
1

DAS FEST DER THEOPHANIE UNSERES HERRN, GOTTES UND 

ERLÖSERS JESUS CHRISTUS

Michael Schneider

Die Geburt des Erlösers in Bethlehem sah die frühe Kirche aufs engste in eins mit seiner Taufe im

Jordan, der ersten öffentlichen Proklamation des Gottessohnes. Was in der Krippe verborgen begann,

wird zur Stunde der Taufe Jesu offenbar in der Kundgabe des innersten Geheimnisses Gottes.

Alle Synoptiker berichten die Taufe Jesu (Mk 1,9-11; Mt 3,13-17; Lk 3,21-22), während das

Johannesevangelium das Zeugnis des Täufers überliefert (Joh 1,29-34). In Apg 1,22 und 10,37 ist die

Taufe Jesu schon fest in der kirchlichen Verkündigung verankert. Lukas betont nach der Geburt des

Erlösers eine längere Zeit des Schweigens, nämlich nach der Begebenheit des zwölfjährigen Jesus im

Tempel (Lk 2,41-52) bis zu seinem ersten öffentlichen Auftreten mit dreißig Jahren (Lk 3,23).

Erst die nachösterliche Kirche hat getauft, gemäß dem Befehl des Auferstandenen, und es spricht alles

dafür, daß dies nach Pfingsten von Anfang an so war. Doch gehört es ebenso zur festen Überlieferung

der Evangelien, daß Jesus sich selbst taufen ließ und daß bei seiner Taufe klar bezeugt wurde, wer er ist.

Bei der Taufe eines Christen wiederum zeigt sich, daß er seine Taufe ganz von Christus her versteht.

Nicht bloß aus exegetischen und homiletischen, auch aus ekklesiologischen und sakramentalen Gründen

bekommt die Taufe Jesu eine große Bedeutung in den Predigten und theologischen Ausführungen der

Kirchenväter. Eine Beziehung zwischen der Geburt des Herrn und der Taufe im Jordan stellt bereits

Ignatius von Antiochien († ca. 110) her, der in seinem Schreiben an die Epheser von Christus sagt: »Er

wurde geboren und getauft, um durch seine Leiden das Wasser zu reinigen. Es blieb dem Fürsten dieser

Welt die Jungfrauenschaft Marias und ihre Niederkunft verborgen, ebenso auch der Tod des Herrn –

drei laut rufende Geheimnisse (tria mysteria), die in Gottes Stille vollbracht wurden. Wie aber wurde es

dann den Äonen offenbar? Ein Stern erstrahlte am Himmel, heller als alle anderen Sterne und sein Licht

war unaussprechlich. [...] Die alte Herrschaft ging zu Ende, da Gott in Menschengestalt erschien zur

Neuheit ewigen Lebens. Und es nahm seinen Anfang, was bei Gott bereitet war.«

Cyrill von Jerusalem († 386) hebt in seinen Taufkatechesen, die er in der Grabeskirche von Jerusalem

hielt, hervor, daß die Taufe Jesu im Jordan nicht um des Herrn, sondern um der Ekklesia willen

geschah: Christus wollte die Gewässer heiligen, um seiner Kirche durch das Sakrament der Taufe im

Wasser Unverweslichkeit zu schenken. Auch die syrischen Väter betonen die innere Einheit von Tauf-

vermählung im Jordan und sakramentalem Taufgeschehen. In der Taufe des Herrn wird die Kirche ih-

rem göttlichen Bräutigam vermählt und für das himmlische Hochzeitsmahl bereitet.

Unter allen Hymnensängern des christlichen Ostens, welche die Harfe des Einklangs von Altem und

Neuem Bund zu rühren wissen, ragt gewiß Ephräm der Syrer, den man die »Zither des Heiligen Gei-

stes« nennt, einzigartig hervor. In seiner 5. Hymne auf den Geburtstag des Herrn wird jener Monat

gepriesen, der Anlaß zu einem solchen Ereignis bot, das den Reigen der Feste eröffnet, die der Herr dem

Menschen als »Schatzhäuser« anbot:

Weil der Gütige sah, daß arm und niedrig das Menschengeschlecht sei, schuf er die Feste als Schatz-

häuser und öffnete sie für die Trägen, damit das Fest antreibe den Trägen, aufzustehen und sich zu

bereichern. 

Siehe, sein Fest hat wie ein Schatzhaus der Erstgeborene uns aufgetan. (Dieser) eine Tag, der volle, im

Jahr, nur (er) öffnet dieses Schatzhaus. Kommt, regen wir uns, bereichern wir uns daraus, bevor man



2

es schließt!

Selig die Wachenden, denn sie raubten daraus Lebensbeute. Große Schmach ist es: jemand sieht seinen

Genossen, wie er schleppt und Schätze herausträgt, und er selber, inmitten der Schätze sitzt er

schlafend, um leer auszugehen.

An diesem Fest bekränze jeder die Tür seines Herzens! Es möge nach seiner Tür sich sehnen – der

Heilige Geist! Er möge eintreten und wohnen und darin Heiligkeit spenden. Denn siehe, er geht umher

an allen Türen, (schauend) wo er wohnen könne.

Das neue Leben der Taufe findet der Mensch nicht aus sich und für sich allein, sondern durch die

Kirche. So betrachten die frühkirchlichen Aussagen über die Taufe Christi vor allem auch die Kirche,

welche die wahre »Mutter« der Gläubigen ist. In der Liturgie wird der Taufbrunnen als »Mutterschoß«

der Kinder Gottes und der kommenden neuen Welt bezeichnet.

Die Aussagen der Kirchenväter über die Taufe und die Kirche stehen in engem Zusammenhang mit der

Eucharistie. Der Geist, der Maria befruchtet, erfüllt die bräutliche Kirche, die Christus »auf dem Altar

gebiert«.

Mit der zentralen Bedeutung der Taufe für das christliche Leben ergibt sich ein weiterer Zusammenhang

von Weihnachten und Epiphanie, denn das Fest von Epiphanie darf als die Erfüllung des Weihnachts-

mysteriums bezeichnet werden. Hieronymus schreibt hierzu: »In seiner Geburt war der Sohn Gottes auf

verborgene Weise erschienen, während es in der Taufe auf vollendete Weise geschah.« Weihnachten,

so Augustinus, verhält sich zu Epiphanie wie die Synoptiker zu Johannes: »Die anderen Evangelisten ha-

ben, als ob sie mit dem menschgewordenen Herrn auf Erden wandelten, nur wenig von seiner Gottheit

gesprochen; dieser aber, gleichsam überdrüssig des Wandelns auf der Erde, [...] hat sich nicht nur über

die Erde und den ganzen Umkreis der Luft und des Himmels erhoben, sondern auch über das ganze Heer

der Engel und über den ganzen Staat der unsichtbaren Mächte; so langte er an bei dem, durch den alles

geschaffen ist, und sprach: Im Urbeginn war der Logos, und der Logos war bei Gott, und Gott war der

Logos.« Deshalb erhält die Aussage, daß Christus in Bethlehem geboren wurde, ihren eigentlichen und

vollen Sinn in dem Augenblick, als die Stimme des Vaters seinen geliebten Sohn im Heiligen Geist

offenbart.

Die östliche Liturgie begeht Epiphanie als Tauffest, und zwar als das Fest der Lichter (»ô� öjôá«) und

der Taufe (»öùôéóìüò«), während für die abendländische Liturgie immer Ostern als das Tauffest gilt –

eingefaßt in den paulinischen Gedanken des Mit-Christus-Geboren- und Mit-Auferstanden-Seins. Epi-

phanie und Ostern feiern jedoch das eine Erlösungswerk: Epiphanie unter dem johanneischen Akzent

der Geburt aus Gott, deren Ursprung die Ankunft des Logos im Fleisch ist, und das Fest von Ostern

unter dem Aspekt des Übergangs mit Christus in die neue Welt der Verklärung.

Die Antiphon »Hodie coelesti« erinnert an die syrische Vätertheologie, wie sie vermutlich zur Zeit der

syrischen Päpste (6./7. Jh.) in die römische Liturgie eingegangen ist. In der byzantinischen Liturgie ist

es bis heute Brauch, daß man an Epiphanie in einer feierlichen Prozession zu den Flüssen geht und eine

Wasserweihe vollzieht, wodurch die Elemente der Erde in das Geheimnis des menschgewordenen

Gottessohnes gestellt werden. Nicht anders verhält es sich bei der römischen Liturgie in der Prim der

Weihnachtsvigil, in der es heißt, daß die Ankunft des Göttlichen Lichtes die Welt konsekrierte.

Pfingsten ist das Hochfest der Anastasis, während das Fest der Theophanie als der Höhepunkt der

Weihnachtszeit gilt; so singt ein Kondakion zum Orthros:



3

Du erscheinst epiphanisch auf der Welt, 

und dein Licht, o Herr, ward über uns gezeichnet, 

die wir als Erleuchtete Dir lobsingen. 

Du bist da – 

bist erschienen, 

das unnahbare Licht.

Die Feier von Theophanie, dem »Fest der Lichter«, ist erfüllt vom Mysterium des Lichtes. Da Jesus in

das Wasser stieg, nicht um sich zu heiligen, sondern um die Gewässer, welche die verschiedenen Völker

miteinander verbinden, zu weihen und um seiner Kirche »Unverweslichkeit zuzuwehen« (Cyrill von

Jerusalem), nimmt die byzantinische Liturgie alljährlich die große »Wasserweihe« vor. Während der

Prozession zum Fluß singt man:

Die Stimme des Herrn ertönt über den Wassern, sie ruft: Kommt, empfangt den Geist der Erkenntnis,

den Geist der Ehrfurcht von dem Herrn der Theophanie. Heute wird die Natur der Wasser geweiht, es

bricht auf das Strömen des Jordans und hält voller Staunen sein Wallen zurück, da es schaut den

Gebieter des Alls.

Die Weihe der Flüsse ist zugleich die Tauferneuerung der Gemeinde: Wie sich bei der Taufe Jesu der

Himmel öffnete, die Stimme des Vaters erscholl und der Heilige Geist in der Gestalt einer Taube

herabkam, so weiß sich die Gemeinde durch Christus erleuchtet. An Theophanie heißt es:

Als im Jordan du wurdest, Herr, getauft, da wurde geoffenbart die Anbetung der Dreiheit. Des Vaters

Stimme legte Zeugnis für dich ab, da sie dich nannte den geliebten Sohn, und der Geist in Gestalt einer

Taube bekräftigte die Gewißheit des Wortes. Erschienen bist du, Christus Gott, und hast die Welt

erleuchtet. Ehre sei dir.

Durch die Taufe Jesu ist der Welt neues Leben geschenkt, in seinem Licht ist sie neu geboren. Deshalb

bedenkt die Gemeinde in der Litie:

Der sich mit Licht umkleidet wie mit einem Gewand, wurde wie wir. Er hüllte sich in Jordansfluten,

indem er uns bereitete, wiedergeboren zu werden. O Wunder!

In der östlichen Liturgie wird an Weihnachten vornehmlich die Erniedrigung des Sohnes, seine Ankunft

in der Höhle und seine Anbetung durch die Hirten und Könige betrachtet, am Fest der Epiphanie hinge-

gen seine Taufe, sein Hinabsteigen in die Wasser des Jordan als neues, verwandelndes Zeichen seiner

Erscheinung unter den Menschen. Während in der lateinischen Kirche seit der Neuzeit das biblische

Ereignis der Taufe Christi – gegenüber der Anbetung der drei Könige – eher einen sekundären Cha-

rakter behält, erkennt der christliche Osten in diesem Geheimnis das entscheidende Zeichen der

göttlichen Theophanie. Das Hinabsteigen des Herrn in die Wasser des Jordan zeigt von neuem seine

Erniedrigung an und offenbart, erstmals offenkundig für alle, die göttliche Dreieinigkeit: Über dem in

das Wasser hinabgestiegenen Sohn Gottes erhebt sich die Stimme des Vaters und schwebt die Taube als

Zeichen des göttlichen Geistes. 



4

Die Taufe Jesu wird zu einem Siegel der Legitimation seines gesamten öffentlichen Wirkens und für

den Gläubigen zum Anruf, nunmehr jedes Wort des erniedrigten Sohnes und jede Tat seines Wirkens als

Botschaft der mit ihm angebrochenen Königsherrschaft des Vaters zu erkennen. 

Zugleich erfüllen sich mit diesem Ereignis alle Verheißungen des Alten Bundes: Heute sieht der

Vorläufer Johannes seinen Erleuchter, den Sohn, zur Taufe kommen. Freude und Zittern ergreifen ihn

nun. Wie darf er es wagen, seinen Schöpfer zu taufen? Heute erschrecken die himmlischen Heere, daß

der Sohn des Vaters sich im irdischen Wasser einer irdischen Kreatur beugt, um getauft zu werden. Sie

erkennen das Mysterium, da die Stimme des Vaters über dem Sohn erschallt. Heute beugt jener, der die

Himmel beugt, sein Haupt unter die Hand des Täufers. Aber der Heilige Geist schwebt über ihm in Ge-

stalt einer Taube zum Zeichen, daß der Sohn jetzt in seiner Erniedrigung alle Kreaturen erleuchtet.

Heute werden die Wasser und in ihnen alle Wasser der Welt gesegnet, ein Zeichen für die Neuwerdung

der Welt durch die Ankunft des Sohnes. 

Indem der Mensch sich mit ihm in die Wasser des Jordan begibt, empfängt er vom Sohn die Erleuch-

tung. Voll Freude und Stolz heißt es in einem Gesang an Theophanie:

Das wahre Licht ist erschienen und erleuchtet alle. Christus wird mit uns getauft. Er, der reiner als alle

Reinen, er heiligt alle Wasser, und uns gereicht dies zur Reinigung. Irdisch ist, was wir sehen, doch hö-

her als die Himmel, was wir verstehen: Vom Bade kommt das Heil und vom Wasser der Geist. Durch

Untertauchen steigen wir zu Gott empor. Wunderbar sind Deine Werke, Herr, Ehre sei Dir.

In die Wasser des Jordan hast Du, Retter, Dich gekleidet, der mit Licht Du dich bekleidest wie mit

einem Gewande. Das Haupt neigtest Du dem Vorläufer, der Du den Himmel in seiner Weite aus-

gemessen, um die Welt dem Truge zu entreißen und zu retten, Du einziger Menschenfreund.

Der Menschensohn bindet sich an das Element der Erde, zum Zeichen dafür, daß sein Kommen nicht

allein den Verstand des Menschen berührt, sondern diesen in seiner geist-leiblichen Ganzheit aus den

Elementen der Erde betrifft. 

Während die Gläubigen an Ostern auf den auferstandenen und wiederkehrenden Herrn schauen, da sie

mit ihm für das neue Leben geboren sind, blicken sie an Theophanie auf den wiederkommenden Herrn

der Herrlichkeit, vor dem der ganze Kosmos erschauert. Der Jordan und das Meer, manchmal als eine

auf dem Rücken eines Tieres sitzende weibliche Figur (weiblich: » èÜëáóóá = Meer) dargestellt, sind

auf der Flucht und weichen zurück (Ps 114,3). Ein Hymnus im 5. Ton des Festtages läßt den Jordan

sprechen: 

Ich ertrage das mich verzehrende Feuer nicht. Ich ziehe mich zurück und zittere vor dieser äußersten

Willfährigkeit, denn ich bin nicht daran gewöhnt, zu waschen, was rein ist, ich habe nicht gelernt, zu

reinigen, was ohne Sünde ist, sondern die Gefäße vom Schmutz zu befreien. Christus, der in mir getauft

ist, lehrt mich, die Dornen der Sünde abzubrennen.

Immer wieder wird in den liturgischen Texten des byzantinischen Ritus am Fest von Theophanie

beschrieben, wie sich die Wogen des Jordan auftürmen: Der Fluß verläßt seinen gewohnten Lauf und

kehrt seine Wogen um. Denn der Jordan erträgt die Göttlichkeit nicht; der Fluß wäscht nicht seinen

Schöpfer, erkennt das Wasser doch seinen Bildner, dessen Licht es aber nicht zu ertragen vermag. Gott

offenbart sich zu dieser Stunde in Feuer und Licht, und der Heilige Geist steigt herab unter feuriger



5

Gestalt, so daß im Jordan, als Christus in die Fluten eintaucht, ein Feuer entflammt. So ist die Stunde

der Taufe Jesu im Fluß des Jordan voller Dynamik und sogar Dramatik.

Eine syrische Predigt Pseudo-Gregors betrachtet staunend dieses göttliche Geheimnis mit folgenden

Worten:

O wunderbares Ereignis, ein Funke ist im Wasser, Feuer im Fluß, die Flamme wogt in der Welle auf

und ab.

Daß die Taube einen Kranz herabträgt, erklärt sich vielleicht aus der syrischen Taufliturgie, bei der der

Täufling bekränzt wird.

Christus ist das Licht der Welt und die Sonne der Gerechtigkeit, er offenbart sich unter Feuer- und

Lichterscheinungen, und der Heilige Geist erscheint in feuriger Gestalt. In einem hymnenartigen Gebet

des Sophronios von Jerusalem († um 638) heißt es: 

Heute geht die Sonne auf, die den Untergang nicht kennt, und die Welt wird vom Licht des Herrn erfüllt.

Heute beleuchtet der Mond mit seinen Lichtstrahlen die Welt. Heute erleuchten die vor Glanz

schimmernden Sterne den Erdkreis mit Licht. 

Im Taufbild werden Sonne und Mond symbolisiert durch die antiken Lichtgottheiten Helios und Selene.

Helios trägt eine Strahlenkrone und Selene eine mondsichelartige Kopfbedeckung. Sonne und Mond,

auf spätantiken Herrscherbildern Zeichen der weltumspannenden Macht, bezeugen auf dem Taufbild

Christus als Himmelskönig und universalen Schöpfer und Herrn von Erde und Firmament.

Wie bei der Ankunft eines irdischen Herrschers begleiten Engel das Geschehen der Taufe als Gefolge

des Himmelskönigs, der nun seine Weltherrschaft antritt. Meist sind sie als Erzengel gekennzeichnet, als

Cherubim und Seraphim. Der geöffnete Himmel und die verehrend assistierenden Engel dienen zum

Erweis der Göttlichkeit des Täuflings. In den zitierten Texten aus den Menäen, einer liturgischen Text-

sammlung der byzantinischen Liturgie, finden sich immer wieder Stellen, an denen das Staunen der

Schöpfung über das Geschehen der Taufe zum Ausdruck gebracht wird:

Staunen ergreift den Himmel und die Heerscharen der Engel, da sie dich wie einen Knecht

herankommen sehen, Christus, zu deinem Knecht, und dich nach der Taufe verlangen sehen.

Die Engel staunen über den fremdartigen Anblick, sie staunen in Furcht und Freude, sie preisen und

fürchten den Herrn. Seinen Anblick können die Cherubim nicht ertragen, ihn können die Seraphim nicht

ansehen, sondern stehen in Furcht neben ihm, seine Macht preisend und rühmend.

Meist assistieren zwei oder mehr Engel. Sie breiten über ihre Hände Trockentücher, die den antiken

höfischen Verehrungsgestus andeuten.

In diese Szene ist auch der Bericht von der Versuchung Christi hineingenommen. Wie nach den drei

Versuchungen durch den Satan, dienen dem Herrn nach seiner Taufe, der Stunde der Erniedrigung, sei-

ne Engel und verehren ihn als ihren Schöpfer und Gott. Zuweilen findet sich eine bildreiche Steigerung

der Thematik: Engel künden das Ereignis an, sie stehen in Stille dabei und beten an bzw. erzittern vor

Christus.

Meist sehen wir auf der Taufdarstellung drei Engel; sie erinnern an die Engel bei den Eichen von



6

Mamre, die dem Abraham erschienen (Gen 18,1-15) und ihm die Geburt Isaaks, seines einzigen Sohnes,

voraussagten; nicht anders verkünden die Engel bei der Taufe das Kommen des eingeborenen Sohnes

Gottes. Da die Taufe des Herrn aber auch als die Stunde seiner Erniedrigung angesehen wird, da er

selber ohne jede Sünde war und sich dennoch von Johannes taufen ließ, werden in den drei Engeln auf

den Taufdarstellungen zugleich jene gesehen, die dem Herrn nach seinen drei Versuchungen – gleich

dem Engel in Gethsemane – dienten.  

In den zahlreichen Einzelaspekten des Taufbildes zeigt sich der theologische Gehalt dieses Glau-

bensmysteriums. Ein erster Aspekt ergibt sich aus einer Parallelität der Hadeshöhle der Anastasis-

darstellung mit der Felsenhöhle des Flußbettes, die auf nicht wenigen Bildern von der Taufe Christi zu

sehen ist. Christus steht auf einem gekreuzten Balkenpaar, das im Bild der Anastasis-Höllenfahrt die

zerborstene Höllenpforte darstellt, und offenbart sich triumphierend schon bei seiner Taufe – wie bei

seiner Hades-Höllenfahrt – als Sieger über Tod und Unterwelt und als Spender der Wiedergeburt und

des ewigen Lebens. Bei diesen Darstellungen geht es um den heilsgeschichtlichen Zusammenhang von

Taufe und Tod, von Taufe Christi und sieghafter Hadesfahrt-Anastasis.

Die Taufe des Herrn vollendet sich in seiner Hingabe als »Lamm Gottes« (Joh 1,29.36) am Kreuz. So

findet die Feier der Epiphanie ihre Vollendung im Geheimnis des Pascha. Dieses Bild wird im Leben

des Glaubens existentiell eingeholt durch die Teilnahme am Sterben Jesu, auf daß sich in ihr auch das

Leben Jesu offenbart (2 Kor 4,10f.; Gal 2,19f.). Im Skandalon des Kreuzes findet der Mensch neues Le-

ben, sobald er in die Nachfolge des Gekreuzigten tritt. Manche Bilder zeigen, wie Täuflinge am Ufer

des Jordan ihre Kleidung abstreifen, um dem Bad Christi nachzueilen, indem sie bildhaft den »alten

Adam« ausziehen, um den »neuen« anzulegen, wie der Apostel Paulus die Taufe versteht (vgl. Röm

13,14; Gal 3,27).

Origenes faßt die angeführten Aspekte des Taufgeschehens am Jordan zusammen, indem er betont, daß

Jesus sich von Johannes taufen ließ, um das Taufwasser zu heiligen, mit dem wir die Taufe empfangen.

Damit setzt Origenes die Taufe Jesu in einen schöpfungstheologischen wie auch sakramentalen Kontext:

Durch die Taufe Jesu wird die Taufe des Johannes in jene neue Taufe verwandelt, die Jesus spendet. 

Ferner ist es für Origenes wichtig, daß bei der Taufe Jesu zum erstenmal die Trinität geoffenbart wurde.

Was und wer das Kind in der Krippe eigentlich ist, wird endgültig erst zu dieser Stunde offenbar, als

sich der Himmel auftut und eine Stimme Jesus als den Sohn des Vaters proklamiert. 



7

Hochzeit in Gott

Feiert die Kirche der byzantinischen Tradition das Fest des 6. Januars als ein »Erscheinen Gottes«, so

liegt der Akzent der lateinischen Tradition etwas anders, obgleich eigentlich beide Tradition in ihrem

Aussagegehalt recht gut ergänzen. Über das Geheimnis des Festes vom 6. Januar sagt die Antiphon des

lateinischen Ritus Folgendes:

Heute wurde die Kirche dem himmlischen Bräutigam vermählt:

Im Jordan wusch Christus sie rein von ihren Sünden.

Die Weisen eilen mit Geschenken zur königlichen Hochzeit. 

Wasser wird in Wein gewandelt und erfreut die Gäste.

Die Grundaussagen dieser Antiphon entsprechen in vielem den Aussagen der byzantinischen Liturgie;

beide Riten bringen eine Zusammenschau der göttlichen Mysterien.

Das Erste, was die Antiphon überraschend bekennt, ist, daß Gottes Handeln einer »Hochzeit« gleicht.

Die Antiphon von Epiphanie sagt sodann von der Kirche, der »Braut« des Herrn: »Im Jordan wusch

Christus sie rein von ihren Sünden.« Was das meint, betrachten wir in der österlichen Bußzeit mit dem

Psalm 44: »Vergiß deine Heimat (d.h. was du an Schmutz bei dir entdeckst) und deines Vaters Haus

(d.h. was du als deine Armut ansiehst), denn der König verlangt nach deiner Schönheit.« Ebenso

verlangt Gott nach unserer Schönheit. Aber erfahren wir uns nicht durch und durch nur als Sünder? 

Der Herr aber neigt sich zur Erde – zum Menschen, der nach seinem Bild geschaffen ist. Ihn will er

erheben und zu sich tragen, wie es in Jes 46,4 heißt: »Ich bleibe derselbe, so alt ihr auch werdet; bis ihr

grau werdet, will ich euch tragen. Ich habe es getan, und ich werde euch weiterhin tragen, werde euch

schleppen und retten.« Unentwegt trägt Gott unser Leben, indem er es mit seiner Ehre krönt. So heißt es

am Beginn der byzantinischen Liturgie: »Meine Seele freue sich im Herrn. Wie einem Bräutigam hat Er

meine Stirn mit einer Krone umgeben, und wie eine Braut hat Er mich mit Schönheit geziert.« Gottes

Zier und Schmuck bestehen darin, daß er uns mit seinem göttlichen Abbild ehrt.

Weiterhin heißt es in der Antiphon: »Die Weisen eilen mit Geschenken zur königlichen Hochzeit.« Es

sind keine äußeren Geschenke, welche die Magier an die Krippe bringen, sondern all das, was sie selber

empfangen haben. So beten wir vor dem liturgischen Gesang des Trishagion: »Du hast den Menschen

mit allen Geschenken deiner Gnade geschmückt.« 

Das göttliche Geschenk haben wir uns täglich weiterzureichen. Eine Mutter weckt in ihren Kindern

Gaben, Charismen, Talente und erinnert sie ein Leben lang daran. Nicht wesentlich anders beschenkt

der Herr jedes Leben mit seinen Gaben, und es ist eine göttliche Vollendung, seines eigenen Wesens

wahrhaft froh zu sein. Von Gott geschaffen, werden wir von ihm in der Feier der Sakramente an die

Vielseitigkeit unserer Gaben erinnert. Ein Leben lang dürfen wir uns von Gott beschenken lassen und

dieses Geschenk Tag für Tag ausbuchstabieren. Im letzten sind es keine äußeren Geschenke und

Fähigkeiten; das größte Geschenk, das wir in unserem Leben je empfangen dürfen, ist Gott selber. Von

unseren Verstorbenen dürfen wir im Glauben sagen, daß sie nun im Tod dieses Geschenk für immer und

auf ewig im Himmel empfangen haben und aus ihm leben.



8

Die Antiphon endet mit den Worten: »Wasser wird in Wein gewandelt und erfreut die Gäste.« Am

Vorabend von Weihnachten haben wir im lateinischen Martyrologium der Heiligen Nacht über den Sinn

der Menschwerdung nachgedacht. Wir haben gehört, daß der Menschensohn durch sein Kommen »das

Weltall heiligen will«. Seither dürfen wir ihn überall finden, denn die ganze Welt ist erfüllt von seiner

Herrlichkeit. Deshalb schreibt einer der großen Naturforscher unseres Jahrhunderts, der Jesuit Teilhard

de Chardin: »Nimm von der Welt alles entgegen, was dir helfen könnte, Gott zu finden.«

Die zitierte Festantiphon vom 6. Januar will uns sagen: Christus macht uns nicht nur gesund, sondern

auch heil. Mit seinem Kommen wandelt er die »Wasser« unseres Lebens, denen eine natürliche Grenze

gesetzt ist, in den »Wein« göttlichen Lebens, das uns in Fülle verheißen ist; ihn dürfen wir in jeder

Eucharistie neu empfangen, wenn uns aus dem Kelch des Heiles das Blut Christi gereicht wird. 


