DAS FEST DER THEOPHANIE UNSERES HERRN, GOTTES UND
ERLOSERS JESUS CHRISTUS

Michael Schneider

Die Geburt des Erldsers in Bethlehem sah die frithe Kirche aufs engste in eins mit seiner Taufe im
Jordan, der ersten 6ffentlichen Proklamation des Gottessohnes. Was in der Krippe verborgen begann,
wird zur Stunde der Taufe Jesu offenbar in der Kundgabe des innersten Geheimnisses Gottes.

Alle Synoptiker berichten die Taufe Jesu (Mk 1,9-11; Mt 3,13-17; Lk 3,21-22), wihrend das
Johannesevangelium das Zeugnis des Taufers iiberliefert (Joh 1,29-34). In Apg 1,22 und 10,37 ist die
Taufe Jesu schon fest in der kirchlichen Verkiindigung verankert. Lukas betont nach der Geburt des
Erlosers eine lingere Zeit des Schweigens, ndmlich nach der Begebenheit des zwolfjahrigen Jesus im
Tempel (Lk 2,41-52) bis zu seinem ersten dffentlichen Auftreten mit dreiflig Jahren (Lk 3,23).

Erst die nachdsterliche Kirche hat getauft, geméfl dem Befehl des Auferstandenen, und es spricht alles
dafiir, daB dies nach Pfingsten von Anfang an so war. Doch gehort es ebenso zur festen Uberlieferung
der Evangelien, daB3 Jesus sich selbst taufen liel und daf3 bei seiner Taufe klar bezeugt wurde, wer er ist.
Bei der Taufe eines Christen wiederum zeigt sich, daB er seine Taufe ganz von Christus her versteht.
Nicht bloB aus exegetischen und homiletischen, auch aus ekklesiologischen und sakramentalen Griinden
bekommt die Taufe Jesu eine groBe Bedeutung in den Predigten und theologischen Ausfithrungen der
Kirchenviter. Eine Beziehung zwischen der Geburt des Herrn und der Taufe im Jordan stellt bereits
Ignatius von Antiochien (7 ca. 110) her, der in seinem Schreiben an die Epheser von Christus sagt: »Er
wurde geboren und getauft, um durch seine Leiden das Wasser zu reinigen. Es blieb dem Fiirsten dieser
Welt die Jungfrauenschaft Marias und ihre Niederkunft verborgen, ebenso auch der Tod des Herrn —
drei laut rufende Geheimnisse (tria mysteria), die in Gottes Stille vollbracht wurden. Wie aber wurde es
dann den Aonen offenbar? Ein Stern erstrahlte am Himmel, heller als alle anderen Sterne und sein Licht
war unaussprechlich. [...] Die alte Herrschaft ging zu Ende, da Gott in Menschengestalt erschien zur
Neuheit ewigen Lebens. Und es nahm seinen Anfang, was bei Gott bereitet war.«

Cyrill von Jerusalem (T 386) hebt in seinen Taufkatechesen, die er in der Grabeskirche von Jerusalem
hielt, hervor, dafl die Taufe Jesu im Jordan nicht um des Herrn, sondern um der Ekklesia willen
geschah: Christus wollte die Gewésser heiligen, um seiner Kirche durch das Sakrament der Taufe im
Wasser Unverweslichkeit zu schenken. Auch die syrischen Viter betonen die innere Einheit von Tauf-
vermihlung im Jordan und sakramentalem Taufgeschehen. In der Taufe des Herrn wird die Kirche ih-
rem gottlichen Brautigam vermihlt und fiir das himmlische Hochzeitsmahl bereitet.

Unter allen Hymnenséngern des christlichen Ostens, welche die Harfe des Einklangs von Altem und
Neuem Bund zu rithren wissen, ragt gewil Ephrdm der Syrer, den man die »Zither des Heiligen Gei-
stes« nennt, einzigartig hervor. In seiner 5. Hymne auf den Geburtstag des Herrn wird jener Monat
gepriesen, der Anlaf} zu einem solchen Ereignis bot, das den Reigen der Feste eroftnet, die der Herr dem
Menschen als »Schatzhiuser« anbot:

Weil der Giitige sah, dafs arm und niedrig das Menschengeschlecht sei, schuf er die Feste als Schatz-
hduser und dffnete sie fiir die Trdgen, damit das Fest antreibe den Trdgen, aufzustehen und sich zu
bereichern.

Siehe, sein Fest hat wie ein Schatzhaus der Erstgeborene uns aufgetan. (Dieser) eine Tag, der volle, im
Jahr, nur (er) offnet dieses Schatzhaus. Kommt, regen wir uns, bereichern wir uns daraus, bevor man



es schliefst!

Selig die Wachenden, denn sie raubten daraus Lebensbeute. Grofse Schmach ist es: jemand sieht seinen
Genossen, wie er schleppt und Schdtze heraustrdgt, und er selber, inmitten der Schdtze sitzt er
schlafend, um leer auszugehen.

An diesem Fest bekrdnze jeder die Tiir seines Herzens! Es moge nach seiner Tiir sich sehnen — der
Heilige Geist! Er moge eintreten und wohnen und darin Heiligkeit spenden. Denn siehe, er geht umher
an allen Tiiren, (schauend) wo er wohnen konne.

Das neue Leben der Taufe findet der Mensch nicht aus sich und fiir sich allein, sondern durch die
Kirche. So betrachten die frithkirchlichen Aussagen iiber die Taufe Christi vor allem auch die Kirche,
welche die wahre »Mutter« der Glaubigen ist. In der Liturgie wird der Taufbrunnen als »MutterschoB3«
der Kinder Gottes und der kommenden neuen Welt bezeichnet.

Die Aussagen der Kirchenviter iiber die Taufe und die Kirche stehen in engem Zusammenhang mit der
Eucharistie. Der Geist, der Maria befruchtet, erfiillt die brautliche Kirche, die Christus »auf dem Altar
gebiert«.

Mit der zentralen Bedeutung der Taufe fiir das christliche Leben ergibt sich ein weiterer Zusammenhang
von Weihnachten und Epiphanie, denn das Fest von Epiphanie darf als die Erfiillung des Weihnachts-
mysteriums bezeichnet werden. Hieronymus schreibt hierzu: »In seiner Geburt war der Sohn Gottes auf
verborgene Weise erschienen, wihrend es in der Taufe auf vollendete Weise geschah.« Weihnachten,
so Augustinus, verhilt sich zu Epiphanie wie die Synoptiker zu Johannes: »Die anderen Evangelisten ha-
ben, als ob sie mit dem menschgewordenen Herrn auf Erden wandelten, nur wenig von seiner Gottheit
gesprochen; dieser aber, gleichsam iiberdriissig des Wandelns auf der Erde, [...] hat sich nicht nur tiber
die Erde und den ganzen Umkreis der Luft und des Himmels erhoben, sondern auch iiber das ganze Heer
der Engel und iiber den ganzen Staat der unsichtbaren Machte; so langte er an bei dem, durch den alles
geschaffen ist, und sprach: Im Urbeginn war der Logos, und der Logos war bei Gott, und Gott war der
Logos.« Deshalb erhélt die Aussage, daB Christus in Bethlehem geboren wurde, ihren eigentlichen und
vollen Sinn in dem Augenblick, als die Stimme des Vaters seinen geliebten Sohn im Heiligen Geist
offenbart.

Die ostliche Liturgie begeht Epiphanie als Tauffest, und zwar als das Fest der Lichter (»t& ¢@to«) und
der Taufe (»pwtiopn06«), wihrend fiir die abendlandische Liturgie immer Ostern als das Tauffest gilt —
eingefallt in den paulinischen Gedanken des Mit-Christus-Geboren- und Mit-Auferstanden-Seins. Epi-
phanie und Ostern feiern jedoch das eine Erldsungswerk: Epiphanie unter dem johanneischen Akzent
der Geburt aus Gott, deren Ursprung die Ankunft des Logos im Fleisch ist, und das Fest von Ostern
unter dem Aspekt des Ubergangs mit Christus in die neue Welt der Verklirung.

Die Antiphon »Hodie coelesti« erinnert an die syrische Vitertheologie, wie sie vermutlich zur Zeit der
syrischen Pépste (6./7. Jh.) in die romische Liturgie eingegangen ist. In der byzantinischen Liturgie ist
es bis heute Brauch, dal man an Epiphanie in einer feierlichen Prozession zu den Fliissen geht und eine
Wasserweihe vollzieht, wodurch die Elemente der Erde in das Geheimnis des menschgewordenen
Gottessohnes gestellt werden. Nicht anders verhélt es sich bei der romischen Liturgie in der Prim der
Weihnachtsvigil, in der es heil3t, daB die Ankunft des Géttlichen Lichtes die Welt konsekrierte.
Pfingsten ist das Hochfest der Anastasis, wihrend das Fest der Theophanie als der Hohepunkt der
Weihnachtszeit gilt; so singt ein Kondakion zum Orthros:



Du erscheinst epiphanisch auf der Welt,

und dein Licht, o Herr, ward iiber uns gezeichnet,
die wir als Erleuchtete Dir lobsingen.

Du bist da —

bist erschienen,

das unnahbare Licht.

Die Feier von Theophanie, dem »Fest der Lichter, ist erfiillt vom Mysterium des Lichtes. Da Jesus in
das Wasser stieg, nicht um sich zu heiligen, sondern um die Gewésser, welche die verschiedenen Volker
miteinander verbinden, zu weihen und um seiner Kirche »Unverweslichkeit zuzuwehen« (Cyrill von
Jerusalem), nimmt die byzantinische Liturgie alljdhrlich die groe » Wasserweihe« vor. Wihrend der
Prozession zum Fluf} singt man:

Die Stimme des Herrn ertont iiber den Wassern, sie ruft: Kommt, empfangt den Geist der Erkenntnis,
den Geist der Ehrfurcht von dem Herrn der Theophanie. Heute wird die Natur der Wasser geweiht, es
bricht auf das Strémen des Jordans und hdlt voller Staunen sein Wallen zuriick, da es schaut den

Gebieter des Alls.

Die Weihe der Fliisse ist zugleich die Tauferneuerung der Gemeinde: Wie sich bei der Taufe Jesu der
Himmel 6ffnete, die Stimme des Vaters erscholl und der Heilige Geist in der Gestalt einer Taube
herabkam, so weil} sich die Gemeinde durch Christus erleuchtet. An Theophanie heifit es:

Als im Jordan du wurdest, Herr, getauft, da wurde geoffenbart die Anbetung der Dreiheit. Des Vaters
Stimme legte Zeugnis fiir dich ab, da sie dich nannte den geliebten Sohn, und der Geist in Gestalt einer
Taube bekrdftigte die Gewifheit des Wortes. Erschienen bist du, Christus Gott, und hast die Welt
erleuchtet. Ehre sei dir.

Durch die Taufe Jesu ist der Welt neues Leben geschenkt, in seinem Licht ist sie neu geboren. Deshalb
bedenkt die Gemeinde in der Litie:

Der sich mit Licht umkleidet wie mit einem Gewand, wurde wie wir. Er hiillte sich in Jordansfluten,
indem er uns bereitete, wiedergeboren zu werden. O Wunder!

In der 6stlichen Liturgie wird an Weihnachten vornehmlich die Erniedrigung des Sohnes, seine Ankunft
in der Hohle und seine Anbetung durch die Hirten und Konige betrachtet, am Fest der Epiphanie hinge-
gen seine Taufe, sein Hinabsteigen in die Wasser des Jordan als neues, verwandelndes Zeichen seiner
Erscheinung unter den Menschen. Wiahrend in der lateinischen Kirche seit der Neuzeit das biblische
Ereignis der Taufe Christi — gegeniiber der Anbetung der drei Konige — eher einen sekundéren Cha-
rakter behilt, erkennt der christliche Osten in diesem Geheimnis das entscheidende Zeichen der
gottlichen Theophanie. Das Hinabsteigen des Herrn in die Wasser des Jordan zeigt von neuem seine
Erniedrigung an und offenbart, erstmals offenkundig fiir alle, die gbttliche Dreieinigkeit: Uber dem in
das Wasser hinabgestiegenen Sohn Gottes erhebt sich die Stimme des Vaters und schwebt die Taube als
Zeichen des gottlichen Geistes.



Die Taufe Jesu wird zu einem Siegel der Legitimation seines gesamten 6ffentlichen Wirkens und fiir
den Glaubigen zum Anruf, nunmehr jedes Wort des erniedrigten Sohnes und jede Tat seines Wirkens als
Botschaft der mit ihm angebrochenen Konigsherrschaft des Vaters zu erkennen.

Zugleich erfiillen sich mit diesem Ereignis alle VerheiBungen des Alten Bundes: Heute sieht der
Vorldufer Johannes seinen Erleuchter, den Sohn, zur Taufe kommen. Freude und Zittern ergreifen ihn
nun. Wie darf er es wagen, seinen Schopfer zu taufen? Heute erschrecken die himmlischen Heere, dal3
der Sohn des Vaters sich im irdischen Wasser einer irdischen Kreatur beugt, um getauft zu werden. Sie
erkennen das Mysterium, da die Stimme des Vaters tiber dem Sohn erschallt. Heute beugt jener, der die
Himmel beugt, sein Haupt unter die Hand des Téufers. Aber der Heilige Geist schwebt {iber ihm in Ge-
stalt einer Taube zum Zeichen, da3 der Sohn jetzt in seiner Erniedrigung alle Kreaturen erleuchtet.
Heute werden die Wasser und in ihnen alle Wasser der Welt gesegnet, ein Zeichen fiir die Neuwerdung
der Welt durch die Ankunft des Sohnes.

Indem der Mensch sich mit ihm in die Wasser des Jordan begibt, empfangt er vom Sohn die Erleuch-
tung. Voll Freude und Stolz heifit es in einem Gesang an Theophanie:

Das wahre Licht ist erschienen und erleuchtet alle. Christus wird mit uns getauft. Er, der reiner als alle
Reinen, er heiligt alle Wasser, und uns gereicht dies zur Reinigung. Irdisch ist, was wir sehen, doch ho-
her als die Himmel, was wir verstehen: Vom Bade kommt das Heil und vom Wasser der Geist. Durch
Untertauchen steigen wir zu Gott empor. Wunderbar sind Deine Werke, Herr, Ehre sei Dir.

In die Wasser des Jordan hast Du, Retter, Dich gekleidet, der mit Licht Du dich bekleidest wie mit
einem Gewande. Das Haupt neigtest Du dem Vorldufer, der Du den Himmel in seiner Weite aus-

gemessen, um die Welt dem Truge zu entreiffen und zu retten, Du einziger Menschenfreund.

Der Menschensohn bindet sich an das Element der Erde, zum Zeichen dafiir, dal3 sein Kommen nicht
allein den Verstand des Menschen beriihrt, sondern diesen in seiner geist-leiblichen Ganzheit aus den
Elementen der Erde betrifft.

Waihrend die Glaubigen an Ostern auf den auferstandenen und wiederkehrenden Herrn schauen, da sie
mit ihm fiir das neue Leben geboren sind, blicken sie an Theophanie auf den wiederkommenden Herrn
der Herrlichkeit, vor dem der ganze Kosmos erschauert. Der Jordan und das Meer, manchmal als eine
auf dem Riicken eines Tieres sitzende weibliche Figur (weiblich: 1} 66dAacoa = Meer) dargestellt, sind
auf der Flucht und weichen zuriick (Ps 114,3). Ein Hymnus im 5. Ton des Festtages 146t den Jordan
sprechen:

Ich ertrage das mich verzehrende Feuer nicht. Ich ziehe mich zuriick und zittere vor dieser dufiersten
Willfihrigkeit, denn ich bin nicht daran gewdhnt, zu waschen, was rein ist, ich habe nicht gelernt, zu
reinigen, was ohne Stinde ist, sondern die Gefifie vom Schmutz zu befreien. Christus, der in mir getauft
ist, lehrt mich, die Dornen der Siinde abzubrennen.

Immer wieder wird in den liturgischen Texten des byzantinischen Ritus am Fest von Theophanie
beschrieben, wie sich die Wogen des Jordan auftiirmen: Der FluB} verlaB3t seinen gewohnten Lauf und
kehrt seine Wogen um. Denn der Jordan ertriagt die Gottlichkeit nicht; der FluB wischt nicht seinen
Schopfer, erkennt das Wasser doch seinen Bildner, dessen Licht es aber nicht zu ertragen vermag. Gott
offenbart sich zu dieser Stunde in Feuer und Licht, und der Heilige Geist steigt herab unter feuriger

4



Gestalt, so dall im Jordan, als Christus in die Fluten eintaucht, ein Feuer entflammt. So ist die Stunde
der Taufe Jesu im FluB3 des Jordan voller Dynamik und sogar Dramatik.

Eine syrische Predigt Pseudo-Gregors betrachtet staunend dieses gottliche Geheimnis mit folgenden
Worten:

O wunderbares Ereignis, ein Funke ist im Wasser, Feuer im Fluf3, die Flamme wogt in der Welle auf
und ab.

DaB die Taube einen Kranz herabtrégt, erklért sich vielleicht aus der syrischen Taufliturgie, bei der der
Taufling bekrinzt wird.

Christus ist das Licht der Welt und die Sonne der Gerechtigkeit, er offenbart sich unter Feuer- und
Lichterscheinungen, und der Heilige Geist erscheint in feuriger Gestalt. In einem hymnenartigen Gebet
des Sophronios von Jerusalem (T um 638) hei3t es:

Heute geht die Sonne auf, die den Untergang nicht kennt, und die Welt wird vom Licht des Herrn erfiillt.
Heute beleuchtet der Mond mit seinen Lichtstrahlen die Welt. Heute erleuchten die vor Glanz

schimmernden Sterne den Erdkreis mit Licht.

Im Taufbild werden Sonne und Mond symbolisiert durch die antiken Lichtgottheiten Helios und Selene.
Helios trigt eine Strahlenkrone und Selene eine mondsichelartige Kopfbedeckung. Sonne und Mond,
auf spétantiken Herrscherbildern Zeichen der weltumspannenden Macht, bezeugen auf dem Taufbild
Christus als Himmelskonig und universalen Schopfer und Herrn von Erde und Firmament.

Wie bei der Ankunft eines irdischen Herrschers begleiten Engel das Geschehen der Taufe als Gefolge
des Himmelskonigs, der nun seine Weltherrschaft antritt. Meist sind sie als Erzengel gekennzeichnet, als
Cherubim und Seraphim. Der gedffnete Himmel und die verehrend assistierenden Engel dienen zum
Erweis der Gottlichkeit des Téauflings. In den zitierten Texten aus den Menéen, einer liturgischen Text-
sammlung der byzantinischen Liturgie, finden sich immer wieder Stellen, an denen das Staunen der
Schopfung iiber das Geschehen der Taufe zum Ausdruck gebracht wird:

Staunen ergreift den Himmel und die Heerscharen der Engel, da sie dich wie einen Knecht
herankommen sehen, Christus, zu deinem Knecht, und dich nach der Taufe verlangen sehen.

Die Engel staunen iiber den fremdartigen Anblick, sie staunen in Furcht und Freude, sie preisen und
fiirchten den Herrn. Seinen Anblick kénnen die Cherubim nicht ertragen, ihn konnen die Seraphim nicht
ansehen, sondern stehen in Furcht neben ihm, seine Macht preisend und rithmend.

Meist assistieren zwei oder mehr Engel. Sie breiten iiber ihre Hinde Trockentiicher, die den antiken
hofischen Verehrungsgestus andeuten.

In diese Szene ist auch der Bericht von der Versuchung Christi hineingenommen. Wie nach den drei
Versuchungen durch den Satan, dienen dem Herrn nach seiner Taufe, der Stunde der Erniedrigung, sei-
ne Engel und verehren ihn als ihren Schopfer und Gott. Zuweilen findet sich eine bildreiche Steigerung
der Thematik: Engel kiinden das Ereignis an, sie stehen in Stille dabei und beten an bzw. erzittern vor
Christus.

Meist sehen wir auf der Taufdarstellung drei Engel; sie erinnern an die Engel bei den Eichen von



Mamre, die dem Abraham erschienen (Gen 18,1-15) und ihm die Geburt Isaaks, seines einzigen Sohnes,
voraussagten; nicht anders verkiinden die Engel bei der Taufe das Kommen des eingeborenen Sohnes
Gottes. Da die Taufe des Herrn aber auch als die Stunde seiner Erniedrigung angesehen wird, da er
selber ohne jede Siinde war und sich dennoch von Johannes taufen lie3, werden in den drei Engeln auf
den Taufdarstellungen zugleich jene gesehen, die dem Herrn nach seinen drei Versuchungen — gleich
dem Engel in Gethsemane — dienten.

In den zahlreichen Einzelaspekten des Taufbildes zeigt sich der theologische Gehalt dieses Glau-
bensmysteriums. Ein erster Aspekt ergibt sich aus einer Parallelitdt der Hadeshohle der Anastasis-
darstellung mit der Felsenhohle des FluBbettes, die auf nicht wenigen Bildern von der Taufe Christi zu
sehen ist. Christus steht auf einem gekreuzten Balkenpaar, das im Bild der Anastasis-Hollenfahrt die
zerborstene Hollenpforte darstellt, und offenbart sich triumphierend schon bei seiner Taufe — wie bei
seiner Hades-Hollenfahrt — als Sieger iiber Tod und Unterwelt und als Spender der Wiedergeburt und
des ewigen Lebens. Bei diesen Darstellungen geht es um den heilsgeschichtlichen Zusammenhang von
Taufe und Tod, von Taufe Christi und sieghafter Hadesfahrt-Anastasis.

Die Taufe des Herrn vollendet sich in seiner Hingabe als »Lamm Gottes« (Joh 1,29.36) am Kreuz. So
findet die Feier der Epiphanie ihre Vollendung im Geheimnis des Pascha. Dieses Bild wird im Leben
des Glaubens existentiell eingeholt durch die Teilnahme am Sterben Jesu, auf daB sich in ihr auch das
Leben Jesu offenbart (2 Kor 4,10f.; Gal 2,19f.). Im Skandalon des Kreuzes findet der Mensch neues Le-
ben, sobald er in die Nachfolge des Gekreuzigten tritt. Manche Bilder zeigen, wie Tauflinge am Ufer
des Jordan ihre Kleidung abstreifen, um dem Bad Christi nachzueilen, indem sie bildhaft den »alten
Adam« ausziehen, um den »neuen« anzulegen, wie der Apostel Paulus die Taufe versteht (vgl. Rom
13,14; Gal 3,27).

Origenes falit die angefiihrten Aspekte des Taufgeschehens am Jordan zusammen, indem er betont, daf3
Jesus sich von Johannes taufen lieB3, um das Taufwasser zu heiligen, mit dem wir die Taufe empfangen.
Damit setzt Origenes die Taufe Jesu in einen schopfungstheologischen wie auch sakramentalen Kontext:
Durch die Taufe Jesu wird die Taufe des Johannes in jene neue Taufe verwandelt, die Jesus spendet.
Ferner ist es fiir Origenes wichtig, da3 bei der Taufe Jesu zum erstenmal die Trinitdt geoffenbart wurde.
Was und wer das Kind in der Krippe eigentlich ist, wird endgiiltig erst zu dieser Stunde offenbar, als
sich der Himmel auftut und eine Stimme Jesus als den Sohn des Vaters proklamiert.



Hochzeit in Gott

Feiert die Kirche der byzantinischen Tradition das Fest des 6. Januars als ein »Erscheinen Gottes«, so
liegt der Akzent der lateinischen Tradition etwas anders, obgleich eigentlich beide Tradition in ihrem
Aussagegehalt recht gut erginzen. Uber das Geheimnis des Festes vom 6. Januar sagt die Antiphon des
lateinischen Ritus Folgendes:

Heute wurde die Kirche dem himmlischen Brdutigam vermdhlit:
Im Jordan wusch Christus sie rein von ihren Stinden.
Die Weisen eilen mit Geschenken zur koniglichen Hochzeit.

Wasser wird in Wein gewandelt und erfreut die Gidste.

Die Grundaussagen dieser Antiphon entsprechen in vielem den Aussagen der byzantinischen Liturgie;
beide Riten bringen eine Zusammenschau der gottlichen Mysterien.
Das Erste, was die Antiphon {iberraschend bekennt, ist, dal Gottes Handeln einer »Hochzeit« gleicht.

Die Antiphon von Epiphanie sagt sodann von der Kirche, der »Braut« des Herrn: »Im Jordan wusch
Christus sie rein von ihren Stinden.« Was das meint, betrachten wir in der 6sterlichen BuBlzeit mit dem
Psalm 44: »Vergi3 deine Heimat (d.h. was du an Schmutz bei dir entdeckst) und deines Vaters Haus
(d.h. was du als deine Armut ansiehst), denn der Konig verlangt nach deiner Schonheit.« Ebenso
verlangt Gott nach unserer Schonheit. Aber erfahren wir uns nicht durch und durch nur als Siinder?
Der Herr aber neigt sich zur Erde — zum Menschen, der nach seinem Bild geschaffen ist. Thn will er
erheben und zu sich tragen, wie es in Jes 46,4 heif3it: »Ich bleibe derselbe, so alt ihr auch werdet; bis ihr
grau werdet, will ich euch tragen. Ich habe es getan, und ich werde euch weiterhin tragen, werde euch
schleppen und retten.« Unentwegt trigt Gott unser Leben, indem er es mit seiner Ehre kront. So heif3t es
am Beginn der byzantinischen Liturgie: »Meine Seele freue sich im Herrn. Wie einem Bréautigam hat Er
meine Stirn mit einer Krone umgeben, und wie eine Braut hat Er mich mit Schonheit geziert.« Gottes
Zier und Schmuck bestehen darin, da3 er uns mit seinem gottlichen Abbild ehrt.

Weiterhin hei3t es in der Antiphon: »Die Weisen eilen mit Geschenken zur kéniglichen Hochzeit.« Es
sind keine duBeren Geschenke, welche die Magier an die Krippe bringen, sondern all das, was sie selber
empfangen haben. So beten wir vor dem liturgischen Gesang des Trishagion: »Du hast den Menschen
mit allen Geschenken deiner Gnade geschmiickt.«

Das gottliche Geschenk haben wir uns téglich weiterzureichen. Eine Mutter weckt in ihren Kindern
Gaben, Charismen, Talente und erinnert sie ein Leben lang daran. Nicht wesentlich anders beschenkt
der Herr jedes Leben mit seinen Gaben, und es ist eine gottliche Vollendung, seines eigenen Wesens
wahrhaft froh zu sein. Von Gott geschaffen, werden wir von ihm in der Feier der Sakramente an die
Vielseitigkeit unserer Gaben erinnert. Ein Leben lang diirfen wir uns von Gott beschenken lassen und
dieses Geschenk Tag fiir Tag ausbuchstabieren. Im letzten sind es keine duBeren Geschenke und
Féhigkeiten; das groBte Geschenk, das wir in unserem Leben je empfangen diirfen, ist Gott selber. Von
unseren Verstorbenen diirfen wir im Glauben sagen, daf3 sie nun im Tod dieses Geschenk fiir immer und
auf ewig im Himmel empfangen haben und aus ihm leben.



Die Antiphon endet mit den Worten: » Wasser wird in Wein gewandelt und erfreut die Gdste.« Am
Vorabend von Weihnachten haben wir im lateinischen Martyrologium der Heiligen Nacht tiber den Sinn
der Menschwerdung nachgedacht. Wir haben gehort, dafl der Menschensohn durch sein Kommen »das
Weltall heiligen will«. Seither diirfen wir ihn iiberall finden, denn die ganze Welt ist erfiillt von seiner
Herrlichkeit. Deshalb schreibt einer der grolen Naturforscher unseres Jahrhunderts, der Jesuit Teilhard
de Chardin: »Nimm von der Welt alles entgegen, was dir helfen kdnnte, Gott zu finden.«

Die zitierte Festantiphon vom 6. Januar will uns sagen: Christus macht uns nicht nur gesund, sondern
auch heil. Mit seinem Kommen wandelt er die »Wasser« unseres Lebens, denen eine natiirliche Grenze
gesetzt ist, in den »Wein« gottlichen Lebens, das uns in Fiille verheiflen ist; ihn diirfen wir in jeder
Eucharistie neu empfangen, wenn uns aus dem Kelch des Heiles das Blut Christi gereicht wird.



