
1

2. Februar

HYPAPANTE UNSERES HERRN, GOTTES UND 

ERLÖSERS JESUS CHRISTUS

Das neue Volk

Das eigentliche Fest der »Parusie« ist das Fest Hypapante oder »Begegnung«, das am 2. Februar

begangen wird und in der lateinischen Liturgie »Lichtmeß« bzw. »Darstellung des Herrn« heißt. Die

Feier dieses Tages schließt das weihnachtliche Mysterium ab, indem die Liturgie den Blick auf den wie-

derkommenden Herrn weitet. Der Tempel ist Sinnbild des himmlischen Jerusalems und Simeon ein Bild

der Kirche, die frohlockend den Herrn empfängt:

Öffnen möge sich heute die Pforte des Himmels.

Die Liturgie stimmt das Brautlied an, das in der römischen Liturgie zur Lichterprozession in ähnlicher

Form erklingt:

Schmücke dein Brautgemach, Zion. Nimm auf Christus, den König. Verehre Maria, die himmlische

Pforte. Sie hat sich ja erwiesen als Cherubinischer Thron; sie trägt den König der Herrlichkeit. Eine

Wolke des Lichts ist die Jungfrau, welche den Sohn trägt auf ihren Armen, gezeugt vor dem

Morgenstern.

Der göttliche Sohn ist vor dem Morgenstern gezeugt, schon vor aller Zeit herrscht er als Pantokrator und

Erlöser der ganzen Welt. Am Ende der Zeiten wird er wiederkommen, um alles in sich zusammenzufas-

sen. Seine Gegenwart erfahren wir in der Liturgie und in der Feier des Herrenjahres.

Während seines Lebens »tat er alles, was er dann verkündete« (Apg 1,1), denn Jesus wollte uns ein

»Beispiel geben, damit wir wie er handeln« (Joh 13,15). In diesem Sinn entfalten alle Mysterien des

Lebens Jesu das eine Mysterium des Herrn; es geht in ihnen also nie bloß um Erzählungen und Ge-

schichten aus seiner Zeit als »Kind«, »Jüngling« oder »Erwachsener«, auch kann gar nicht von

»Kindheitsevangelien« gesprochen werden, denn Jesus handelte nie rein »kindlich«, wie man es sonst

von einem Menschen in jungen Jahren annimmt. Ferner sind alle Berichte über Jesus öffentlicher, nie

privater oder rein »verborgener« Art; derartiges ist höchstens in die apokryphen Erzählungen ein-

gegangen. Kurzum, alles im Leben Jesu, auch die Zeit der Verborgenheit in Nazareth, steht im Dienst

der göttlichen Verkündigung, selbst die verborgenen dreißig Jahre. 

Bei der »Darstellung Jesu Christi« im Tempel zu Jerusalem, welche  nur Lukas berichtet (Lk 2,22-39),

handelt es sich um mehrere Begebenheiten, nämlich das Reinigungsopfer Marias, sodann die »Darstel-

lung« des »Erstgeborenen« und die prophetischen Aussagen Simeons und Annas. Es geht um zwei

unterschiedliche Gesetzesvorschriften, und zwar um das Erstgeburtsgesetz und das Reinigungsgesetz.

Zwar spricht Lukas ausführlich vom Reinigungsopfer Marias und weist dabei auf Ex 13 und die männli-

che Erstgeburt hin (2,23), doch er erwähnt keine von Joseph tatsächlich vollzogene Auslösung Jesu.

Nach Lk 2,22-39 ist Jesus bei dem Tempelbesuch »dargestellt«, aber nicht »ausgelöst« worden; nur wer

als wirklicher Vater des Erstgeborenen feststand, hätte diesen auslösen können. Wohl war es einem

Erstgeborenen gestattet, sich selbst auszulösen, wenn kein anderer für den wahren Vater eintreten

konnte. Joseph aber kam für den Loskauf nicht in Betracht, da er nicht der leibliche Vater Jesu ist; er

nahm wohl Maria und das Kind zu sich, keineswegs jedoch als wirklicher Vater (Mt 1). Da es also keine

gesetzliche Notwendigkeit für eine solche »Darstellung« im Tempel von Jerusalem gab (Lk 2,23), muß



2

eigens gefragt werden, was Lukas mit seinem Bericht zur Aussage bringen will.

Jesus brauchte weder von Joseph noch durch sich selbst und ebensowenig von Gott seinem Vater

ausgelöst werden, weil er als Gottes Erstgeborener »von Anbeginn« (vgl. Joh 1,1ff.; Phil 2,6) immer

schon »für Gott ausgesondert« ist. Kein Mensch hätte von sich aus diesen Erstgeborenen auslösen

können, zudem war es gar nicht erforderlich, da er ja immer schon »bei Gott und auf Gott hin« (Joh 1,2)

und im Schoß seines Vaters ruhend (Joh 1,18) ganz dessen Eigen ist. Doch die »Vielen« sollen gerettet

werden im Blick auf den, den man durchbohren und der sich selbst, obwohl unschuldig, als Paschalamm

für alle in den Tod geben wird (vgl. Joh 19,37; Sach 12,10).

Indem Lukas die Auslösung Jesu nicht erwähnt, weist er schon indirekt auf das Mysterium dieses

Erstgeborenen hin. Statt Jesus auszulösen, stellen Maria und Joseph ihn dem Herrn dar, denn er ist

bestimmt »zur Erlösung Israels und aller Völker« (Lk 2,30ff.). So gehen Joseph und Maria zum Tempel,

um ihren Erstgeborenen, sobald sie als Mutter für »rein« erklärt wurde und den Tempel wieder betreten

durfte, dem Herrn »darzustellen«, denn sie wollten ihr Kind jenem übergeben, dem es wahrhaft zu eigen

ist. Auch wenn dies alles Maria und Joseph nicht voll bewußt war und sie über die Voraussagen

Simeons und Annas erstaunt blieben, erfüllten sie mit ihrem Tun die Verheißung von Mal 3,1: »Siehe,

ich sende meinen Boten, daß er mir den Weg bereite, und plötzlich kommt dann in seinen Tempel der

Herr, nach dem ihr euch sehnt, und der Engel des Bundes, nach dem ihr verlangt. Siehe, er kommt,

spricht der Herr Zebaot.«

Das Geschehen der Darstellung selbst wird nicht eigens berichtet, ist es doch als solches letztlich

nebensächlich; es kommt vielmehr auf die messianische Offenbarung im Tempel Gottes an, wie sie

heute noch in der liturgischen Feier begangen wird: Der alte Prophet Simeon preist in diesem Kind die

Ankunft des Messias (Lk 2, 28). Mit seinem Kommen ersteht aus den »§èíç« ein neues »ëáüò«, auf daß

»vor dem Angesicht aller Völker« das Heil erscheint, das mit diesem neuen »Volk« bereitet ist (Lk

2,29f.). Das Heil, das Israel verheißen war, wird sich universal ausweiten (Lk 2,31f.), denn die Heiden

sollen an der »äüîá« Israels teilhaben. Maria allerdings erhält Anteil am Los ihres Kindes, sein Schick-

sal wird ihr eigenes (und auch das der christlichen Gemeinde) werden (Lk 2,34), denn dem Kind ist

unendliches Leid, nämlich messianisches Leiden, vorhergesagt (Lk 2, 35a). 

Zusammenfassend läßt sich festhalten, daß in beiden Begebenheiten aus dem Lukas-Evangelium

zahlreiche theologische Aussagen enthalten sind über die wahre Bedeutung dieses Kindes, das der

geliebte und wahre Sohn Gottes ist.

In der lateinischen Kirche ist dieses Fest im Volk als Mariä Lichtmeß bekannt und wird heute im

offiziellen Kalender als die Feier von der Darstellung des Herrn bezeichnet; das Fest schließt die weih-

nachtlichen Festgeheimnisse ab und weist voraus auf das Mysterium von Kreuz und Auferstehung. Die

Orthodoxie des byzantinischen Ritus feiert die Darstellung Jesu im Tempel als Fest der Begegnung

unseres Herrn und Gottes und Erlösers Jesus Christus mit Simeon vierzig Tage nach Weihnachten am

2. bzw. 15. Februar. 

Simeon und Anna gelten in der Liturgie als die Repräsentanten der im Volk wach gehaltenen Hoffnung

auf Erlösung und der Sehnsucht aller Menschen nach dem Licht der Wahrheit. Joseph bringt die beiden

Tauben zur Erfüllung des Gesetzes dar; für die Kirchenväter sind sie Sinnbild für das alte und das neue

Gottesvolk, von denen Simeon in seinem prophetischen Wort spricht, und Hinweis auf die Kirche aus

Juden und Heiden. 

Was einst in Jerusalem geschichtliche Realität wurde, ereignet sich in der Kirche als sakramentale

Wirklichkeit: die Begegnung Gottes mit den Menschen. Im Idiomelon des Andreas von Kreta († ca.

740) in der Großen Vesper zum 2. Februar heißt es:



3

Der von den Cherubim getragen

und von den Seraphim besungen wird,

wird heute nach dem Gesetz in den heiligen Tempel getragen

und nimmt seinen Thron auf den Armen des Greises ein.

Von Joseph nimmt er als gottgefälliges Geschenk

im Turteltaubenpaar die unbefleckte Kirche an,

das neuerwählte Volk aus den Heiden,

und die beiden jungen Tauben,

da er des Alten und Neuen Bundes Begründer ist.

Simeon, der die Erfüllung

der an ihn ergangenen Verheißung erlangt,

segnet die Jungfrau, die Gottesgebärerin Maria,

und weist hin auf die Sinnbilder des Leidens

dessen, der aus ihr geboren wurde.

Von ihm erbittet er die Entlassung mit den Worten:

Nun entläßt du mich, Gebieter,

wie du mir verheißen hast.

Denn dich habe ich geschaut,

das vorzeitliche Licht

und den Retter und den Herrn

des Volkes, das nach Christus benannt ist.

In einem Stichiron der Vesper zur Nachfeier am 3. Februar singt die orthodoxe Kirche des byzan-

tinischen Ritus: 

Der Alte der Tage (Dan 7,9),

der das Gesetz auf dem Sinai einst

gab dem Mose,

wird heute als Kind geschaut;

nach dem Gesetz, obwohl Gesetzgeber,

erfüllt er das Gesetz:

Er wird in den Tempel getragen

und dem Greis übergeben.

Ihn empfängt Simeon der Gerechte,

und da er der Anordnungen Erfüllung gekommen sieht,

ruft er voll Freude:

Meine Augen haben geschaut

das seit Ewigkeit verborgene Geheimnis,

das am Ende dieser Tage offenkundig wurde

als Licht, das der ungläubigen Völker Dunkelheit zerstreut,

und zum Ruhm für das neuerwählte Israel.

Deshalb entlasse deinen Knecht

aus den Fesseln dieses Fleisches

in das ewig junge, wunderbare und unvergängliche Leben,

da du der Welt schenkst das große Erbarmen.



4

Jesus weiß, daß er selbst der Gerechte ist, der das Gesetz erfüllt und durch seinen Tod »die Erlösung

von den im ersten Bund begangenen Übertretungen bewirkt« (Hebr 9,15). Gewiß, Jesus hat nichts vom

Gesetz weggelassen, wohl aber eines hinzugefügt, eben sich selbst. Die wahre Vollkommenheit, wie sie

das Gesetz verlangt, besteht fortan darin, Jesus nachzufolgen (Lev 19,2; 11,44; Mt 19,21). Wenn Jesus

von sich sagt: »Denn mein Joch drückt nicht, und meine Last ist leicht« (Mt 11,28-30), kommt die

verheißene Ruhe im wahren Frieden des Glaubens allein von und durch Jesus, wie Jacob Neusner

darlegt: »Mein Joch ist leicht, ich gebe euch Ruhe, der Menschensohn ist wahrhaftig Herr über den

Sabbat, denn der Menschensohn ist jetzt der Sabbat Israels – so handeln wir wie Gott.« Jesus selbst

nimmt auf dem »Berg« den Platz der Thora ein, denn er ist das Wort Gottes in Person von Anfang an

(Joh 1).

Hiermit erfüllen sich älteste jüdische Hoffnungen, die vom Messias erwarten, daß er eine erneuerte

Thora, nämlich seine Thora, bringen werde. Möglicherweise spielt Paulus im Galaterbrief darauf an,

wenn er vom »Gesetz Christi« spricht (6,2), welches das Gesetz der Freiheit (Gal 5) ist. In Christus

kommt die »Thora des Mose« zur Vollendung. Die Bergpredigt entfaltet die neue »Thora des Messias«,

die zum Lebensgesetz aller Menschen werden soll, wobei aber Israel der Erstträger aller Verheißungen

ist. Alles entscheidet sich daran, ob und wie der Mensch sich dem eingeborenen Gottessohn öffnet und

ihn in seinem Leben empfängt.

Wie soll ich Dich empfangen?

Unser Leben entscheidet sich daran, welche Antwort uns zuteil wird auf die Frage: Wie soll ich dich

empfangen? Auf das Empfangen kommt es an. So hoffen wir und werden nicht müde zu hoffen, daß die

Mühe um das eigene Leben nicht sinnlos ist: daß die Wege unseres Suchens sich nicht im Abseits

verlieren; daß die Erwartungen der ersten Stunde sich erfüllen; daß wir nicht umsonst geliebt haben: die

Kinder, den Ehepartner, die Ehepartnerin, die Arbeit ...

Nicht anders im Glauben. Auch hier entscheidet sich alles an der Frage: Wie soll ich dir, mein Gott,

begegnen? Mehr als zuvor bekennen heute Menschen von sich: Ich erfahre nichts mehr vom Glauben!

Wie aber hat sich eine solche Begegnung mit Gott zu vollziehen? Morgen für Morgen zur Stunde des

Gebetes: ob wir Ihm wirklich begegnen? Für viele findet die Begegnung mit Gott nicht mehr statt. Die

Ausmaße dessen sind nicht gering, sie können auch die Kirche unterhöhlen. Das Wort der

Verkündigung verkümmert zuweilen in einer religiösen Klischeesprache, es hört sich manchmal wie im

Radio an: Der Sprecher sagt es runter, in einem belanglosen Ton, und es trifft keinen mehr. Hier kann

der Text von einem Dichter höchsten Ranges wieder neu zu einer Herausforderung und Erneuerung im

Gebet werden; er stammt von Paul Gerhardt († 1676):

1. Wie soll ich dich empfangen

und wie begegn ich dir,

o aller Welt Verlangen,

o meiner Seelen Zier?

O Jesu, Jesu, setze

mir selbst die Fackel bei,

damit, was dich ergötze,

mir kund und wissend sei.

2. Dein Zion streut dir Palmen

und grüne Zweige hin,



5

und ich will dir in Psalmen

ermuntern meinen Sinn.

Mein Herze soll dir grünen

in stetem Lob und Preis

und deinem Namen dienen,

so gut es kann und weiß.

3. Was hast du unterlassen

zu meinem Trost und Freud,

als Leib und Seele saßen

in ihrem größten Leid?

Als mir das Reich genommen,

da Fried und Freude lacht,

da bist du, mein Heil, kommen

und hast mich froh gemacht.

4. Ich lag in schweren Banden,

du kommst und machst mich los;

ich stand in Spott und Schanden,

du kommst und machst mich groß

und hebst mich hoch zu Ehren

und schenkst mir großes Gut,

das sich nicht lässt verzehren,

wie irdisch Reichtum tut.

5. Nichts, nichts hat dich getrieben

zu mir vom Himmelszelt

als das geliebte Lieben,

damit du alle Welt

in ihren tausend Plagen

und großen Jammerlast,

die kein Mund kann aussagen,

so fest umfangen hast.

6. Das schreib dir in dein Herze,

du hochbetrübtes Heer,

bei denen Gram und Schmerze

sich häuft je mehr und mehr;

seid unverzagt, ihr habet

die Hilfe vor der Tür;

der eure Herzen labet

und tröstet, steht allhier.

7. Ihr dürft euch nicht bemühen

noch sorgen Tag und Nacht,

wie ihr ihn wollet ziehen

mit eures Armes Macht.



6

Er kommt, er kommt mit Willen,

ist voller Lieb und Lust,

all Angst und Not zu stillen,

die ihm an euch bewusst.

8. Auch dürft ihr nicht erschrecken

vor eurer Sünden Schuld;

nein, Jesus will sie decken

mit seiner Lieb und Huld.

Er kommt, er kommt den Sündern

zu Trost und wahrem Heil,

schafft, dass bei Gottes Kindern

verbleib ihr Erb und Teil.

9. Was fragt ihr nach dem Schreien

der Feind und ihrer Tück?

Der Herr wird sie zerstreuen

in einem Augenblick.

Er kommt, er kommt, ein König,

dem wahrlich alle Feind

auf Erden viel zu wenig

zum Widerstande sind.

10. Er kommt zum Weltgerichte:

zum Fluch dem, der ihm flucht,

mit Gnad und süßem Lichte

dem, der ihn liebt und sucht.

Ach komm, ach komm, o Sonne,

und hol uns allzumal

zum ewgen Licht und Wonne

in deinen Freudensaal.

Einige Lieder des evangelischen Predigers und Musikers Paul Gerhardt sind auch Katholiken

wohlbekannt: »O Haupt voll Blut und Wunden« und »Macht hoch die Tür, die Tor´ macht weit.« Diese

Lieder prägt und bestimmt immer beides: der Jubel und das dunkle, teils trauererfüllte Wort. Seine

ersten Lieder schrieb Paul Gerhardt in den letzten Jahren des 30jährigen Krieges. Das sinnlose

Vergießen von Menschenblut, die Feuersbrunst, die Not unter Hunger und Krankheit haben in seinen

Liedern ihren Niederschlag gefunden. Fünf seiner sechs Kinder mußte er nach ihrer Geburt zu Grabe

tragen. Er übte das Amt eines Predigers aus, auch wenn ihn immer wieder Ängste vor der Predigt und

Zweifel an seinem Können ergriffen. Am Ende seines Lebens ist er einsam und arbeitslos. 

»Wie soll ich dich empfangen, und wie begegn´ ich dir, o Jesus?« So die Anfangsworte des

Adventsliedes, das Paul Gerhardt bekannt machte. Er veröffentlichte es 1653 in dem Sammelband

»Praxis pietatis melica: das ist die Übung der Gottseligkeit in christlichen und trostreichen Gesängen«.

Paul Gerhardt meint, im Singen des Liedes übt sich der Glaubende in die wahre »Gottseligkeit«, in die

wahre Vereinigung mit Gott ein. In den Strophen seines Liedes beschreibt der Dichter, wie er selbst sich

in die Begegnung mit Gott eingeübt hat, um ihn zu empfangen. Die erste Strophe sucht gleich eine erste



7

Antwort auf die Anfangsfrage:

O Jesu, Jesu, setze mir selbst die Fackel bei, 

damit, was dich ergötze, mir kund und wissend sei.

Aber was ergötzt Gott? Was könnte Gott faszinieren? Ist er nicht der ganz Bedürfnislose, der unendlich

Reiche und Erhabene? Was Gott ergötzt, das ist der Mensch! Gott ist fasziniert von seinem Geschöpf.

In seinem Sohn verleiblicht sich diese seine Liebe zum Menschen: »Selig, die sehen und hören, was ihr

seht und hört!« Ein Leben lang, 33 Jahre, finden wir die Liebe Gottes zum Menschen vorgelebt.

Christus singt uns die Liebesmelodie seines Vaters vor: ohne Bedingungen, Vorbereitungen und ohne

Zählen. Alles Geschenk, nur Gnade. In aller Sehnsucht der Liebe streckt sich Gott nach dem Menschen

aus, denn »dein König verlangt nach deiner Schönheit« (Ps 45, 11-12). Für Gott sind wir schön, und er

setzt alles daran, daß diese Schönheit nicht verlorengeht, auch wenn der Mensch sie im Schmutz und in

der Schande der Sünde vergräbt. Seit der Erlösungstat Christi dürfen wir bekennen: »Christi

Wohlgeruch sind wir« (2 Kor 2,15). 

Eine solche Gotteserfahrung hat Konsequenzen für unser Leben: Entscheidend ist nicht, was wir tun,

sondern was Gott tut, um zu uns zu gelangen; entscheidend ist nicht, wie wir zu Gott kommen, sondern

was wir hören: Gottes Liebesmelodie zu uns; entscheidend ist nicht, was wir an Müdigkeit und

Schwachheit an uns erfahren, sondern was uns vor Augen gehalten wird: Gott, der uns am

Kreuzesbalken seine Liebe vortanzt. 

Ich lag in schweren Banden, du kommst und machst mich los;

ich stand in Spott und Schaden, du kommst und machst mich groß und hebst mich hoch zu Ehren.

Zuweilen begegnen wir im Leben der Frage: Ob mein Leben eines Tages gelingt? Bin ich wirklich gut?

Wir machen unsere Erfahrung mit der Schwachheit, mit den Bruchstücken, mit den Niederlagen in

unserem Leben. Zuweilen will unser Leben überhaupt nicht als ein Kunstwerk, als das Meisterstück

unseres Könnens erscheinen. Sollten wir nicht »realistisch« werden und sagen, daß wir ziemlich große

Versager sind?

Der Glaube kennt einen anderen Weg, was fürwahr eine überraschende Botschaft ist: Wir brauchen uns

nicht unentwegt in unser Leid und Versagen zu vertiefen oder uns im eigenen Spiegel des Mißlingens

zu fragen, ob wir wirklich schön sind. Vielmehr, so sagt ein frühchristliches Lied, dürfen wir uns im

Spiegel des Herrn betrachten: »Der Herr ist unser Spiegel. Öffnet die Augen und betrachtet euch in ihm;

erfahrt, wer ihr seid.« Trotz aller Erfahrung von Gebrochenheit, Scheitern, Versagen: Am Ende des

Lebens gilt die Verheißung aus der Totenliturgie: »Gott, das Bild deiner unaussprechlichen Herrlichkeit

bin ich, der du mich durch dein göttlich Abbild geehrt hast.«

Was wir staunend im Spiegel Gottes von uns entdecken, haben wir einander weiterzureichen. Vor

einiger Zeit erzählte ein Bischof aus Brasilien folgende Erfahrung seines Lebens, die mich sehr

beeindruckt hat. Er ist das erste von 14 Kindern. Abend für Abend wusch seine Mutter jedem Kind die

Füße: um ihm die Ehrerbietung entgegenzubringen, ist es doch ein Kind Gottes, und um danach mit ihm

beten zu können. Vielleicht müssen wir beides wieder neu lernen: Jedem Menschen die ihm gebührende

Ehre entgegenbringen, weil Gott kommt und ihn groß macht, um anschließend aus der Erfahrung der

gemeinsamen Größe vor Gott mit ihm zu beten.

Wer wartet, übt sich in die kleinen Schritte der Ehrerbietung ein. Auch gegenüber Gott und seinem

Wort. Wer glaubt, sucht zu bewahren, was er im Hören auf Gott empfangen hat. So sagt der Apostel

Paulus: »Ich bilde mir nicht ein, daß ich es schon ergriffen habe. Aber wir müssen festhalten, was wir

erreicht haben« (Phil 3). Keiner wird allem entsprechen, was er im Evangelium liest. Aber wer vom



8

Evangelium all das lebt, was er schon begriffen hat – und wäre es noch so wenig, und wenn er dies

entschieden lebt, hält schon an dem fest, was er erreicht hat. Christliches Leben überzeugt in den

kleinen Schritten und in den kleinen Vorübungen für das Himmelreich.

Auf das Empfangen kam es auch in einem anderen Leben an. Simeon, so erzählt die Heilige Schrift, hat

sein Leben zugebracht mit dem Warten auf etwas, das er nicht sehen konnte: »Der Geist Gottes war mit

ihm«, und so war er empfänglich für die Begegnung mit Gott. Als nun die Eltern Jesu in den Tempel

von Jerusalem kamen, um ihren ersten Sohn vor Gott darzustellen, stimmt Simeon den Lobgesang (Lk

2,29-30) an: 

Herr, nun läßt du deinen Diener in Frieden heimgehen, 

denn meine Augen haben deinen Heiland gesehen!

Simeon kann sein Leben in Frieden beenden, denn er darf das Kind, die Hoffnung seines Lebens,

empfangen und auf seinem Arm tragen. Zugleich war im Tempel auch die Prophetin Hanna, eine Witwe

im Alter von 84 Jahren. Sie lebte Tag und Nacht im Tempel. Sie nimmt Simeons  Lobgesang auf und

preist Gott. 

Rembrandt († 1669) hat diese Begebenheit in einem seiner letzten Bilder dargestellt; es stammt aus dem

Jahr 1669 und ist heute im Nationalmuseum von Stockholm zu sehen. Am Ende seines Lebens steht

Rembrandt einsam da, vergessen von den Menschen und am Ende seiner finanziellen Möglichkeiten. So

sehen wir in einem dunklen Raum einen alten Mann, der auf seinen Armen ein Kind trägt. Hinter ihm

eine Frau mit tief verschattetem Gesicht; sie ist über ihrer Erwartung alt geworden. Doch das Licht

bringt Helle in das Dunkel: Es fällt steil von oben über die Stirn des Mannes auf das Kind herab und

streift im Hintergrund das Gesicht der Frau. Es ist keine Stunde tanzender Begeisterung, sondern

leidverhangene Antwort auf den Anruf von oben. Eine Begegnung, aufgezeichnet nach vielen Jahren

sehnsüchtigen Wartens. Was hier im Bild erscheint, hat Johann Sebastian Bach in einer Kantate (BWV

82a) musikalisch zum Ausdruck gebracht:

Ich habe genug.

Ich habe den Heiland,

Das Hoffen der Frommen, 

Auf meine begierigen Arme genommen.

Ich habe genug!

Ich habe ihn erblickt.

Mein Glaube hat Jesum ans Herze gedrückt.

Mein Trost ist nur allein, 

Daß Jesus mein und ich sein eigen möchte sein.


