2. Februar
HYPAPANTE UNSERES HERRN, GOTTES UND
ERLOSERS JESUS CHRISTUS

Das neue Volk

Das eigentliche Fest der »Parusie« ist das Fest Hypapante oder »Begegnung«, das am 2. Februar
begangen wird und in der lateinischen Liturgie »LichtmeB« bzw. »Darstellung des Herrn« heif3it. Die
Feier dieses Tages schliefit das weihnachtliche Mysterium ab, indem die Liturgie den Blick auf den wie-
derkommenden Herrn weitet. Der Tempel ist Sinnbild des himmlischen Jerusalems und Simeon ein Bild
der Kirche, die frohlockend den Herrn empféngt:

Offnen mége sich heute die Pforte des Himmels.

Die Liturgie stimmt das Brautlied an, das in der rémischen Liturgie zur Lichterprozession in &hnlicher
Form erklingt:

Schmiicke dein Brautgemach, Zion. Nimm auf Christus, den Konig. Verehre Maria, die himmlische
Pforte. Sie hat sich ja erwiesen als Cherubinischer Thron, sie trdgt den Konig der Herrlichkeit. Eine
Wolke des Lichts ist die Jungfrau, welche den Sohn trdgt auf ihren Armen, gezeugt vor dem
Morgenstern.

Der gottliche Sohn ist vor dem Morgenstern gezeugt, schon vor aller Zeit herrscht er als Pantokrator und
Erloser der ganzen Welt. Am Ende der Zeiten wird er wiederkommen, um alles in sich zusammenzufas-
sen. Seine Gegenwart erfahren wir in der Liturgie und in der Feier des Herrenjahres.

Wihrend seines Lebens »tat er alles, was er dann verkiindete« (Apg 1,1), denn Jesus wollte uns ein
»Beispiel geben, damit wir wie er handeln« (Joh 13,15). In diesem Sinn entfalten alle Mysterien des
Lebens Jesu das eine Mysterium des Herrn; es geht in ihnen also nie blo um Erzihlungen und Ge-
schichten aus seiner Zeit als »Kind«, »Jiingling« oder »Erwachsener«, auch kann gar nicht von
»Kindheitsevangelien« gesprochen werden, denn Jesus handelte nie rein »kindlich«, wie man es sonst
von einem Menschen in jungen Jahren annimmt. Ferner sind alle Berichte iiber Jesus o6ffentlicher, nie
privater oder rein »verborgener« Art; derartiges ist hochstens in die apokryphen Erzdhlungen ein-
gegangen. Kurzum, alles im Leben Jesu, auch die Zeit der Verborgenheit in Nazareth, steht im Dienst
der gottlichen Verkiindigung, selbst die verborgenen dreiflig Jahre.

Bei der »Darstellung Jesu Christi« im Tempel zu Jerusalem, welche nur Lukas berichtet (Lk 2,22-39),
handelt es sich um mehrere Begebenheiten, ndmlich das Reinigungsopfer Marias, sodann die »Darstel-
lung« des »Erstgeborenen« und die prophetischen Aussagen Simeons und Annas. Es geht um zwei
unterschiedliche Gesetzesvorschriften, und zwar um das Erstgeburtsgesetz und das Reinigungsgesetz.
Zwar spricht Lukas ausfiihrlich vom Reinigungsopfer Marias und weist dabei auf Ex 13 und die mannli-
che Erstgeburt hin (2,23), doch er erwihnt keine von Joseph tatsdchlich vollzogene Ausldsung Jesu.
Nach Lk 2,22-39 ist Jesus bei dem Tempelbesuch »dargestellt«, aber nicht »ausgeldst« worden; nur wer
als wirklicher Vater des Erstgeborenen feststand, hitte diesen ausldsen konnen. Wohl war es einem
Erstgeborenen gestattet, sich selbst auszulosen, wenn kein anderer fiir den wahren Vater eintreten
konnte. Joseph aber kam fiir den Loskauf nicht in Betracht, da er nicht der leibliche Vater Jesu ist; er
nahm wohl Maria und das Kind zu sich, keineswegs jedoch als wirklicher Vater (Mt 1). Da es also keine
gesetzliche Notwendigkeit fiir eine solche »Darstellung« im Tempel von Jerusalem gab (Lk 2,23), muf3



eigens gefragt werden, was Lukas mit seinem Bericht zur Aussage bringen will.

Jesus brauchte weder von Joseph noch durch sich selbst und ebensowenig von Gott seinem Vater
ausgelost werden, weil er als Gottes Erstgeborener »von Anbeginn« (vgl. Joh 1,11f.; Phil 2,6) immer
schon »fiir Gott ausgesondert« ist. Kein Mensch hétte von sich aus diesen Erstgeborenen auslosen
konnen, zudem war es gar nicht erforderlich, da er ja immer schon »bei Gott und auf Gott hin« (Joh 1,2)
und im SchoB seines Vaters ruhend (Joh 1,18) ganz dessen Eigen ist. Doch die »Vielen« sollen gerettet
werden im Blick auf den, den man durchbohren und der sich selbst, obwohl unschuldig, als Paschalamm
fiir alle in den Tod geben wird (vgl. Joh 19,37; Sach 12,10).

Indem Lukas die Auslosung Jesu nicht erwdhnt, weist er schon indirekt auf das Mysterium dieses
Erstgeborenen hin. Statt Jesus auszuldsen, stellen Maria und Joseph ihn dem Herrn dar, denn er ist
bestimmt »zur Erldsung Israels und aller Volker« (Lk 2,301f.). So gehen Joseph und Maria zum Tempel,
um ihren Erstgeborenen, sobald sie als Mutter fiir »rein« erkldrt wurde und den Tempel wieder betreten
durfte, dem Herrn »darzustellen«, denn sie wollten ihr Kind jenem iibergeben, dem es wahrhaft zu eigen
ist. Auch wenn dies alles Maria und Joseph nicht voll bewullt war und sie iiber die Voraussagen
Simeons und Annas erstaunt blieben, erfiillten sie mit ihrem Tun die VerheiBung von Mal 3,1: »Siehe,
ich sende meinen Boten, da3 er mir den Weg bereite, und pldtzlich kommt dann in seinen Tempel der
Herr, nach dem ihr euch sehnt, und der Engel des Bundes, nach dem ihr verlangt. Siehe, er kommt,
spricht der Herr Zebaot.«

Das Geschehen der Darstellung selbst wird nicht eigens berichtet, ist es doch als solches letztlich
nebenséichlich; es kommt vielmehr auf die messianische Offenbarung im Tempel Gottes an, wie sie
heute noch in der liturgischen Feier begangen wird: Der alte Prophet Simeon preist in diesem Kind die
Ankunft des Messias (Lk 2, 28). Mit seinem Kommen ersteht aus den »€0vn« ein neues »\adc, auf dafl
»vor dem Angesicht aller Vilker« das Heil erscheint, das mit diesem neuen »Volk« bereitet ist (Lk
2,291.). Das Heil, das Israel verheilen war, wird sich universal ausweiten (Lk 2,31f.), denn die Heiden
sollen an der »36&a« Israels teilhaben. Maria allerdings erhdlt Anteil am Los ihres Kindes, sein Schick-
sal wird ihr eigenes (und auch das der christlichen Gemeinde) werden (Lk 2,34), denn dem Kind ist
unendliches Leid, ndmlich messianisches Leiden, vorhergesagt (Lk 2, 35a).

Zusammenfassend 148t sich festhalten, daB in beiden Begebenheiten aus dem Lukas-Evangelium
zahlreiche theologische Aussagen enthalten sind iiber die wahre Bedeutung dieses Kindes, das der
geliebte und wahre Sohn Gottes ist.

In der lateinischen Kirche ist dieses Fest im Volk als Marid Lichtmefs bekannt und wird heute im
offiziellen Kalender als die Feier von der Darstellung des Herrn bezeichnet; das Fest schlie3t die weih-
nachtlichen Festgeheimnisse ab und weist voraus auf das Mysterium von Kreuz und Auferstehung. Die
Orthodoxie des byzantinischen Ritus feiert die Darstellung Jesu im Tempel als Fest der Begegnung
unseres Herrn und Gottes und Erlosers Jesus Christus mit Simeon vierzig Tage nach Weihnachten am
2. bzw. 15. Februar.

Simeon und Anna gelten in der Liturgie als die Reprisentanten der im Volk wach gehaltenen Hoffnung
auf Erlosung und der Sehnsucht aller Menschen nach dem Licht der Wahrheit. Joseph bringt die beiden
Tauben zur Erfiillung des Gesetzes dar; fiir die Kirchenviéter sind sie Sinnbild fiir das alte und das neue
Gottesvolk, von denen Simeon in seinem prophetischen Wort spricht, und Hinweis auf die Kirche aus
Juden und Heiden.

Was einst in Jerusalem geschichtliche Realitit wurde, ereignet sich in der Kirche als sakramentale
Wirklichkeit: die Begegnung Gottes mit den Menschen. Im Idiomelon des Andreas von Kreta (F ca.
740) in der GroBlen Vesper zum 2. Februar heif3t es:



Der von den Cherubim getragen

und von den Seraphim besungen wird,

wird heute nach dem Gesetz in den heiligen Tempel getragen
und nimmt seinen Thron auf den Armen des Greises ein.
Von Joseph nimmt er als gottgefilliges Geschenk
im Turteltaubenpaar die unbefleckte Kirche an,
das neuerwdhlte Volk aus den Heiden,

und die beiden jungen Tauben,

da er des Alten und Neuen Bundes Begriinder ist.
Simeon, der die Erfiillung

der an ihn ergangenen Verheifung erlangt,

segnet die Jungfrau, die Gottesgebdrerin Maria,
und weist hin auf die Sinnbilder des Leidens
dessen, der aus ihr geboren wurde.

Von ihm erbittet er die Entlassung mit den Worten:
Nun entldfst du mich, Gebieter,

wie du mir verheiflen hast.

Denn dich habe ich geschaut,

das vorzeitliche Licht

und den Retter und den Herrn

des Volkes, das nach Christus benannt ist.

In einem Stichiron der Vesper zur Nachfeier am 3. Februar singt die orthodoxe Kirche des byzan-
tinischen Ritus:

Der Alte der Tage (Dan 7,9),

der das Gesetz auf dem Sinai einst

gab dem Mose,

wird heute als Kind geschaut,

nach dem Gesetz, obwohl Gesetzgeber,

erfiillt er das Gesetz:

Er wird in den Tempel getragen

und dem Greis iibergeben.

Thn empfingt Simeon der Gerechte,

und da er der Anordnungen Erfiillung gekommen sieht,
ruft er voll Freude:

Meine Augen haben geschaut

das seit Ewigkeit verborgene Geheimnis,

das am Ende dieser Tage offenkundig wurde

als Licht, das der ungldubigen Vilker Dunkelheit zerstreut,
und zum Ruhm fiir das neuerwdhlte Israel.

Deshalb entlasse deinen Knecht

aus den Fesseln dieses Fleisches

in das ewig junge, wunderbare und unvergdngliche Leben,
da du der Welt schenkst das grofie Erbarmen.



Jesus weil3, daf} er selbst der Gerechte ist, der das Gesetz erfiillt und durch seinen Tod »die Erlésung
von den im ersten Bund begangenen Ubertretungen bewirkt« (Hebr 9,15). GewiB, Jesus hat nichts vom
Gesetz weggelassen, wohl aber eines hinzugefiigt, eben sich selbst. Die wahre Vollkommenheit, wie sie
das Gesetz verlangt, besteht fortan darin, Jesus nachzufolgen (Lev 19,2; 11,44; Mt 19,21). Wenn Jesus
von sich sagt: »Denn mein Joch driickt nicht, und meine Last ist leicht« (Mt 11,28-30), kommt die
verheilene Ruhe im wahren Frieden des Glaubens allein von und durch Jesus, wie Jacob Neusner
darlegt: »Mein Joch ist leicht, ich gebe euch Ruhe, der Menschensohn ist wahrhaftig Herr iiber den
Sabbat, denn der Menschensohn ist jetzt der Sabbat Israels — so handeln wir wie Gott.« Jesus selbst
nimmt auf dem »Berg« den Platz der Thora ein, denn er ist das Wort Gottes in Person von Anfang an
(Joh 1).

Hiermit erfiillen sich élteste jiidische Hoffnungen, die vom Messias erwarten, dal3 er eine erneuerte
Thora, ndmlich seine Thora, bringen werde. Méglicherweise spielt Paulus im Galaterbrief darauf an,
wenn er vom »Gesetz Christi« spricht (6,2), welches das Gesetz der Freiheit (Gal 5) ist. In Christus
kommt die »Thora des Mose« zur Vollendung. Die Bergpredigt entfaltet die neue »Thora des Messias,
die zum Lebensgesetz aller Menschen werden soll, wobei aber Israel der Ersttrager aller Verheiflungen
ist. Alles entscheidet sich daran, ob und wie der Mensch sich dem eingeborenen Gottessohn 6ffnet und
ihn in seinem Leben empfangt.

Wie soll ich Dich empfangen?

Unser Leben entscheidet sich daran, welche Antwort uns zuteil wird auf die Frage: Wie soll ich dich
empfangen? Auf das Empfangen kommt es an. So hoffen wir und werden nicht miide zu hoffen, daf3 die
Miihe um das eigene Leben nicht sinnlos ist: dal die Wege unseres Suchens sich nicht im Abseits
verlieren; daBl die Erwartungen der ersten Stunde sich erfiillen; dafl wir nicht umsonst geliebt haben: die
Kinder, den Ehepartner, die Ehepartnerin, die Arbeit ...

Nicht anders im Glauben. Auch hier entscheidet sich alles an der Frage: Wie soll ich dir, mein Gott,
begegnen? Mehr als zuvor bekennen heute Menschen von sich: Ich erfahre nichts mehr vom Glauben!
Wie aber hat sich eine solche Begegnung mit Gott zu vollziehen? Morgen fiir Morgen zur Stunde des
Gebetes: ob wir Ihm wirklich begegnen? Fiir viele findet die Begegnung mit Gott nicht mehr statt. Die
Ausmalle dessen sind nicht gering, sie konnen auch die Kirche unterhohlen. Das Wort der
Verkiindigung verkiimmert zuweilen in einer religiésen Klischeesprache, es hort sich manchmal wie im
Radio an: Der Sprecher sagt es runter, in einem belanglosen Ton, und es trifft keinen mehr. Hier kann
der Text von einem Dichter hdchsten Ranges wieder neu zu einer Herausforderung und Erneuerung im
Gebet werden; er stammt von Paul Gerhardt (T 1676):

1. Wie soll ich dich empfangen
und wie begegn ich dir,

o aller Welt Verlangen,

o meiner Seelen Zier?

O Jesu, Jesu, setze

mir selbst die Fackel bei,
damit, was dich ergotze,

mir kund und wissend sei.

2. Dein Zion streut dir Palmen
und griine Zweige hin,



und ich will dir in Psalmen
ermuntern meinen Sinn.
Mein Herze soll dir griinen
in stetem Lob und Preis
und deinem Namen dienen,
so gut es kann und weif.

3. Was hast du unterlassen

zu meinem Trost und Freud,
als Leib und Seele safien

in ihrem grofiten Leid?

Als mir das Reich genommen,
da Fried und Freude lacht,

da bist du, mein Heil, kommen
und hast mich froh gemacht.

4. Ich lag in schweren Banden,
du kommst und machst mich los;
ich stand in Spott und Schanden,
du kommst und machst mich grof3
und hebst mich hoch zu Ehren
und schenkst mir grofses Gut,

das sich nicht ldsst verzehren,
wie irdisch Reichtum tut.

5. Nichts, nichts hat dich getrieben
zu mir vom Himmelszelt

als das geliebte Lieben,

damit du alle Welt

in ihren tausend Plagen

und grofen Jammerlast,

die kein Mund kann aussagen,

so fest umfangen hast.

6. Das schreib dir in dein Herze,
du hochbetriibtes Heer,

bei denen Gram und Schmerze
sich héuft je mehr und mehr;
seid unverzagt, ihr habet

die Hilfe vor der Tiir,

der eure Herzen labet

und trostet, steht allhier.

7. Lhr diirft euch nicht bemiihen
noch sorgen Tag und Nacht,
wie ihr ihn wollet ziehen

mit eures Armes Macht.



Er kommt, er kommt mit Willen,
ist voller Lieb und Lust,

all Angst und Not zu stillen,

die ihm an euch bewusst.

8. Auch diirft ihr nicht erschrecken
vor eurer Stinden Schuld;

nein, Jesus will sie decken

mit seiner Lieb und Huld.

Er kommt, er kommt den Stindern
zu Trost und wahrem Heil,

schafft, dass bei Gottes Kindern
verbleib ihr Evb und Teil.

9. Was fragt ihr nach dem Schreien
der Feind und ihrer Tiick?

Der Herr wird sie zerstreuen

in einem Augenblick.

Er kommt, er kommt, ein Konig,
dem wahrlich alle Feind

auf Erden viel zu wenig

zum Widerstande sind.

10. Er kommt zum Weltgerichte:
zum Fluch dem, der ihm flucht,
mit Gnad und siifSem Lichte
dem, der ihn liebt und sucht.
Ach komm, ach komm, o Sonne,
und hol uns allzumal

zum ewgen Licht und Wonne

in deinen Freudensaal.

Einige Lieder des evangelischen Predigers und Musikers Paul Gerhardt sind auch Katholiken
wohlbekannt: »O Haupt voll Blut und Wunden« und »Macht hoch die Tiir, die Tor” macht weit.« Diese
Lieder prigt und bestimmt immer beides: der Jubel und das dunkle, teils trauererfiillte Wort. Seine
ersten Lieder schrieb Paul Gerhardt in den letzten Jahren des 30jdhrigen Krieges. Das sinnlose
Vergieflen von Menschenblut, die Feuersbrunst, die Not unter Hunger und Krankheit haben in seinen
Liedern ihren Niederschlag gefunden. Fiinf seiner sechs Kinder muf3te er nach ihrer Geburt zu Grabe
tragen. Er {ibte das Amt eines Predigers aus, auch wenn ihn immer wieder Angste vor der Predigt und
Zweifel an seinem Konnen ergriffen. Am Ende seines Lebens ist er einsam und arbeitslos.

»Wie soll ich dich empfangen, und wie begegn’ ich dir, o Jesus?« So die Anfangsworte des
Adventsliedes, das Paul Gerhardt bekannt machte. Er veroffentlichte es 1653 in dem Sammelband
»Praxis pietatis melica: das ist die Ubung der Gottseligkeit in christlichen und trostreichen Gesingen.
Paul Gerhardt meint, im Singen des Liedes iibt sich der Glaubende in die wahre »Gottseligkeit«, in die
wahre Vereinigung mit Gott ein. In den Strophen seines Liedes beschreibt der Dichter, wie er selbst sich
in die Begegnung mit Gott eingeiibt hat, um ihn zu empfangen. Die erste Strophe sucht gleich eine erste

6



Antwort auf die Anfangsfrage:

O Jesu, Jesu, setze mir selbst die Fackel bei,
damit, was dich ergétze, mir kund und wissend sei.

Aber was ergotzt Gott? Was konnte Gott faszinieren? Ist er nicht der ganz Bediirfnislose, der unendlich
Reiche und Erhabene? Was Gott ergotzt, das ist der Mensch! Gott ist fasziniert von seinem Geschdpf.
In seinem Sohn verleiblicht sich diese seine Liebe zum Menschen: »Selig, die sehen und héren, was ihr
seht und hort!« Ein Leben lang, 33 Jahre, finden wir die Liebe Gottes zum Menschen vorgelebt.
Christus singt uns die Liebesmelodie seines Vaters vor: ohne Bedingungen, Vorbereitungen und ohne
Zahlen. Alles Geschenk, nur Gnade. In aller Sehnsucht der Liebe streckt sich Gott nach dem Menschen
aus, denn »dein Konig verlangt nach deiner Schonheit« (Ps 45, 11-12). Fiir Gott sind wir schon, und er
setzt alles daran, daf3 diese Schonheit nicht verlorengeht, auch wenn der Mensch sie im Schmutz und in
der Schande der Siinde vergrdbt. Seit der Erlosungstat Christi diirfen wir bekennen: »Christi
Wohlgeruch sind wir« (2 Kor 2,15).

Eine solche Gotteserfahrung hat Konsequenzen fiir unser Leben: Entscheidend ist nicht, was wir tun,
sondern was Gott tut, um zu uns zu gelangen; entscheidend ist nicht, wie wir zu Gott kommen, sondern
was wir horen: Gottes Liebesmelodie zu uns; entscheidend ist nicht, was wir an Miidigkeit und
Schwachheit an uns erfahren, sondern was uns vor Augen gehalten wird: Gott, der uns am
Kreuzesbalken seine Liebe vortanzt.

Ich lag in schweren Banden, du kommst und machst mich los;
ich stand in Spott und Schaden, du kommst und machst mich grofs und hebst mich hoch zu Ehren.

Zuweilen begegnen wir im Leben der Frage: Ob mein Leben eines Tages gelingt? Bin ich wirklich gut?
Wir machen unsere Erfahrung mit der Schwachheit, mit den Bruchstiicken, mit den Niederlagen in
unserem Leben. Zuweilen will unser Leben iiberhaupt nicht als ein Kunstwerk, als das Meisterstiick
unseres Konnens erscheinen. Sollten wir nicht »realistisch« werden und sagen, dafl wir ziemlich grofle
Versager sind?

Der Glaube kennt einen anderen Weg, was fiirwahr eine iiberraschende Botschaft ist: Wir brauchen uns
nicht unentwegt in unser Leid und Versagen zu vertiefen oder uns im eigenen Spiegel des MiBlingens
zu fragen, ob wir wirklich schon sind. Vielmehr, so sagt ein frithchristliches Lied, diirfen wir uns im
Spiegel des Herrn betrachten: »Der Herr ist unser Spiegel. Offnet die Augen und betrachtet euch in ihm;
erfahrt, wer ihr seid.« Trotz aller Erfahrung von Gebrochenheit, Scheitern, Versagen: Am Ende des
Lebens gilt die VerheiBung aus der Totenliturgie: »Gott, das Bild deiner unaussprechlichen Herrlichkeit
bin ich, der du mich durch dein géttlich Abbild geehrt hast.«

Was wir staunend im Spiegel Gottes von uns entdecken, haben wir einander weiterzureichen. Vor
einiger Zeit erzdhlte ein Bischof aus Brasilien folgende Erfahrung seines Lebens, die mich sehr
beeindruckt hat. Er ist das erste von 14 Kindern. Abend fiir Abend wusch seine Mutter jedem Kind die
Fiile: um ihm die Ehrerbietung entgegenzubringen, ist es doch ein Kind Gottes, und um danach mit ihm
beten zu kdnnen. Vielleicht miissen wir beides wieder neu lernen: Jedem Menschen die ihm gebiihrende
Ehre entgegenbringen, weil Gott kommt und ihn grof3 macht, um anschlieBend aus der Erfahrung der
gemeinsamen Grofle vor Gott mit ihm zu beten.

Wer wartet, {ibt sich in die kleinen Schritte der Ehrerbietung ein. Auch gegeniiber Gott und seinem
Wort. Wer glaubt, sucht zu bewahren, was er im Horen auf Gott empfangen hat. So sagt der Apostel
Paulus: »Ich bilde mir nicht ein, daB ich es schon ergriffen habe. Aber wir miissen festhalten, was wir
erreicht haben« (Phil 3). Keiner wird allem entsprechen, was er im Evangelium liest. Aber wer vom

7



Evangelium all das lebt, was er schon begriffen hat — und wére es noch so wenig, und wenn er dies
entschieden lebt, hilt schon an dem fest, was er erreicht hat. Christliches Leben iiberzeugt in den
kleinen Schritten und in den kleinen Voriibungen fiir das Himmelreich.

Auf das Empfangen kam es auch in einem anderen Leben an. Simeon, so erzihlt die Heilige Schrift, hat
sein Leben zugebracht mit dem Warten auf etwas, das er nicht sehen konnte: »Der Geist Gottes war mit
ithm«, und so war er empféanglich fiir die Begegnung mit Gott. Als nun die Eltern Jesu in den Tempel
von Jerusalem kamen, um ihren ersten Sohn vor Gott darzustellen, stimmt Simeon den Lobgesang (Lk
2,29-30) an:

Herr, nun ldft du deinen Diener in Frieden heimgehen,
denn meine Augen haben deinen Heiland gesehen!

Simeon kann sein Leben in Frieden beenden, denn er darf das Kind, die Hoffnung seines Lebens,
empfangen und auf seinem Arm tragen. Zugleich war im Tempel auch die Prophetin Hanna, eine Witwe
im Alter von 84 Jahren. Sie lebte Tag und Nacht im Tempel. Sie nimmt Simeons Lobgesang auf und
preist Gott.

Rembrandt (7 1669) hat diese Begebenheit in einem seiner letzten Bilder dargestellt; es stammt aus dem
Jahr 1669 und ist heute im Nationalmuseum von Stockholm zu sehen. Am Ende seines Lebens steht
Rembrandt einsam da, vergessen von den Menschen und am Ende seiner finanziellen Moglichkeiten. So
sehen wir in einem dunklen Raum einen alten Mann, der auf seinen Armen ein Kind trégt. Hinter ihm
eine Frau mit tief verschattetem Gesicht; sie ist {iber ihrer Erwartung alt geworden. Doch das Licht
bringt Helle in das Dunkel: Es fillt steil von oben iiber die Stirn des Mannes auf das Kind herab und
streift im Hintergrund das Gesicht der Frau. Es ist keine Stunde tanzender Begeisterung, sondern
leidverhangene Antwort auf den Anruf von oben. Eine Begegnung, aufgezeichnet nach vielen Jahren
sehnsiichtigen Wartens. Was hier im Bild erscheint, hat Johann Sebastian Bach in einer Kantate (BWV
82a) musikalisch zum Ausdruck gebracht:

Ich habe genug.

Ich habe den Heiland,

Das Hoffen der Frommen,

Auf meine begierigen Arme genommen.

Ich habe genug!

Ich habe ihn erblickt.

Mein Glaube hat Jesum ans Herze gedriickt.
Mein Trost ist nur allein,

Daf} Jesus mein und ich sein eigen mochte sein.



